



**4** 912110 ياصاحب الزمال ادركني





SABEEL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.co.cc sabeelesakina@gmail.com

نذرعباس خصوصی لغاون: رضوان رضوی اسملامی گذب (ار د و DVD) ڈ یجیٹل اسلامی لائبر *بر*ی ۔

### یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

عبة الاسلام والمسلين سيمتني موسوىلاى

السان کے کمال الماق کا گروار

فهرست

مولف کی مختصر سوانح اور خدمات \_\_\_\_\_\_ مولف کی مختصر سوانح اور خدمات \_\_\_\_\_ ۱۳۳\_\_\_\_

پىلاباب فطرت اور انسانى قوتنس رىد

انسان كمال كاشيفت ہے۔ تزكير نفس كمال كا ذريع ہے۔ جرائم كے اسباب انسان كى اہم ترين ذمه دارى- كيا پيدائش مجرم بھى پائے جاتے ہيں۔ پاك و بے آلائش فطرت قيد اور آزادى عادت اور اس كے شبت و منفى اثرات اسلام كى افتتار كرده روش - بچين كى عاد تيں۔

> دو سراباب عقل و ضمیر دو سعادت بخش سرائے معلی و سمیر دو سعادت بخش سرائے

انسان کا ب بردا اخمیاز۔ عقل کی حدود۔ کیا ضمیر دبی ہوئی خواہشات کا نام ہے؟ ضمیر کی قلم رو۔ قرآن اور ندائے فطرت۔ عقل و ضمیر کا سمارا۔ بے بنیاد دلیلیں۔

> ميراباب هخصيت كاارتقاء ونشوونما

> > 105---10

انسان کی قدر و قیت کا پیانہ۔ انسان کی تربیت میں روحانی عال کی اہمیت۔ اسلامی نظام میں شخصیت کی نشوونما۔ انسان کی تقییر میں عقل و ایمان کے اثرات، برے افکار کے نقصانات۔ شخصیت کی نشوونماے مقصد کا تعلق۔ روح اور جم کی کارکردگی کا پاہمی ارتباط۔



SSOCIATION KHOJA
SHIA ITHNA ASHERI
JAMATE
MAYOTTE

نام كتاب \_\_\_\_\_ انسان كے كمال بين اخلاق كاكردار \_\_\_\_ انسان كے كمال بين اخلاق كاكردار \_\_\_\_ تاليف \_\_\_ حجة الاسلام والسلين مديمتني موموىلارى ترجمه \_\_\_ مولانا اسد على شجاعتى – سيد سعيد حيدر زيدى باشر \_\_\_\_ مركز نشر معارف اسلامى درجمهان باشر \_\_\_\_ مركز نشر معارف اسلامى درجمهان طبح اقل \_\_\_\_ دمضان ١٩٩٥ه – فرورى ١٩٩٥ء موداء موداء \_\_\_\_ دوراي ١٩٩٥ء موداء

ضرورت وه ورس جو فکت ے عاصل کرنا چاہے۔ حصول کمال کا ذریعہ تھم و ضبط کی ضرورت۔ محض مسلمان ہونا ہی کامیابی کی ضانت نہیں۔ انسانی پرورش کے لئے وو قوی عامل۔ ایک اعلیٰ امتیاز۔ ضعف و ناتوانی کی بردہ یوشی۔ پائیدار دوستی۔

حقيقي عزت وشرافت m21----

ایک روحانی ضرورت۔ مصنوعی اقمیازات۔ اسلام کی نگاہ میں عربت کا مفہوم۔ ذات و پستی سے اجتناب روح بے نیازی عاقب اندیثی حقیقی آزادی مرف کا انتخاب استعداد کے مطابق ہونا چاہے۔ گناہوں کے نتیجہ میں احساس ندامت۔ ایک بوالقص۔

> وسوال پاپ مغرور كاذبني اختلال

خود کو برتر سجمتا۔ غرور پیدا کرنے میں دولت کا کردار۔ غرور علی کے خطرات۔ تخریجی سرگر میان۔ لفس كى سلامتى- ائى كو تابيول پر عدم توجه- خودى اور خود پرئ- حقيقى و جاديدان عشق- برترى كا ایک خاص احساس۔

> گیار هوال پاپ قوت ارادی کے کرشے

موان تاریخ کے کارنا ہے۔ ارادے کی کزوری ناکامی کا سب ہے۔ مشکلات بیدار کرتی ہیں۔ انسائی صلاحتول کی وسعت۔ اسلام کی نظر میں مسئولیت کی بنیاد۔ ارادہ کی تکبیہ گاہ۔ عزم بالجزم ہی کامیابی کا راز ہے۔ مقین برنس-

> بارهوال باب دوستوں کے انتخاب میں احتباط MA ---- MML

دوسی اور نفیاتی سکون۔ ہم کشنی کا حقیق معیار۔ حتاسیت اور تنگ مزاجی۔ بد کرداروں کی صحبت ے بچے۔ بد کاروں کی آزمائش۔ دوئ کرتے ہوئے احتیاط و ہوشیاری۔ تظاہر و ریاکاری۔ کوشہ لشيخ ب- كتاب ايك انمول دوست-

چو تھا باب فرائض کے محوریر زندگی کی گروش

انسان اور فرائفن۔ اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لئے کوشش۔ قوتِ ارادی ہے سیجے استفادہ۔ فرض شنای کے سلسلے میں ایمان کا کروار۔ لقمان علیم کا ایک درس۔ عبادت اور فرض شنای کے مراتب۔

يا كوال باب آرام وسکون کا سرچشمہ کمال ہے؟

زندگی کا رُ شور سمندر۔ روحانی اضطراب کے اسباب۔ نامعلوم مستقبل کی حدے زیاوہ عرا انجانی راہ اپالینا۔ زحت و اہلاء کے محرے اثرات۔ روحانی سکون پر ایمان کے قطعی اثرات سلیم و رضا۔ لامحدود توقعات۔ حیات جادیدال سے لگاؤ۔ دوستوں کے سامنے ول کی گرہ کھول دینا۔ اظمار

زندگی یر نیکیوں کے اثرات

باہمی تعاون کی بنیاد۔ اعلی ترین روحانی لذات۔ دو سروں کے سائل سے لاتعلق۔ اسلام اور معاشرتی روابط- اسلام میں نیکی کا تصور - مغرب میں نیکی کا تصور - بار گاو خدا میں محبوبیت کا معیار -بے حد احسان و محبت۔

قدرداني بيش رفت كاعظيم عالل

روح کی تھتی۔ تعریف و تحسین کے ممرے اثرات۔ تغیری تقید حوصلہ تکنی نہیں ہے۔ جاپلوی۔ یا کیزگ میں اضافہ کے لئے اسلام کا لائحہ عمل نقدری کے عظیم نقصانات۔ خرابیوں کے خلاف

> أتهوال باب صرو شکیبائی کامیالی کایل ہے

کامیالی کی مختم زین راہ۔ چھلکا ہوا مبع قدرت۔ زندگی گزارنے کے اصولوں سے آشنائی کی

# مولف کی مخضرسوان کاور خدمات

جہ الاسلام والمسلمین آقائی سید مجتبی موسوی لاری کا تار اللہ سید علی اصغر لاری کے فرزند ارجند ہیں۔ سید علی اصغر لاری کا تار ایران کے برے مجتدین اور اور معروف ساجی شخصیات میں ہوتا تھا کا ان کے والد گرای آیت اللہ حاج سید عبد الحسین لاری شے جو زمانہ مشروطیت کے حریت پندوں اور انقلابیوں میں سے تھے۔ سید عبد الحسین لاری اپنو وقت کی استبدادی حکومت انقلابیوں میں سے تھے۔ سید عبد الحسین لاری اپنو وقت کی استبدادی حکومت کے خلاف طویل جدوجمد کے متیجہ میں ایک مختصر مدت کے لئے لارستان میں اسلامی حکومت کی تشکیل میں کامیاب ہوئے۔

آقائی سید مجتبی موسوی لاری ۱۳۱۲ ہجری سٹمی میں شرلار میں پیدا ہوئے البتدائی تعلیم اور علوم اسلامی کے مقدمات کی تخصیل لار ہی میں کی اور ۱۳۳۲ھ -ش میں اسلامی علوم کی اعلیٰ تعلیم کے لئے حوزہ ملمیہ قم کا رخ کیا۔ یمال آپ نے دوران تعلیم حوزہ ملمیہ کے بزرگ اور جیّد علماء کرام سے استفادہ کیا۔

اسساھ -ش میں آپ نے دین و علمی مجلّہ کمتب اسلام میں اسلامی اخلاق کے موضوع پر مقالات کا ایک سلسلہ تحریر کرکے اس سے اپنے تعاون کا آغاز تیرهواں باب اپنی ذات پر اعتاد 'حق پر اعتاد ۱۳۸۱ – ۱۳۸

کامیابی انسان کا حق ہے۔ فریسی آرزوں پر بھروسہ رسولِ کریم کا دیا ہوا ایک سبق۔ منفی سوچ رکھنے والے احتاد کی روح سے عاری ہوتے ہیں۔ اسلام اور استقلالِ نفس۔ انفرادی ذمہ داری۔ عمل کی پرکھ کا پیانہ۔ ووسروں کو اپنے ہی جیسا سجھنا۔ خدا پر ایمان کا جیرت انگیز اثر۔

چودهوال باب خوف بھی رجا بھی ماد — سام

غریز و خوف۔ نه برُدولی اور نه بی گناخی۔ زندگی کی خصوصیات سے ناوا تغیت۔ امید و بیم دونول فطری بیں۔ ضعفِ ارادہ۔ شجاعت کا وسیع منہوم۔ ریا کاری خوف کا روِّ عمل ہے۔

\*\*\*

میں اور ۳ مرتبہ امریکہ میں طبع ہو چکا ہے۔ پروفیسر گولڈنگ ہی نے مصنف کا ایک رسالہ بعنو ان "خداشنای" بھی ترجمہ کیا ہے۔ جو اب تک ۷ زبانوں میں ترجمہ ہوچکا ہے۔

اس رسالہ کے انگریزی ترجمہ کی اشاعت کے ۳ سال بعد جرمنی میں یو نیورٹی کے ایک استاد بنام "ؤاکٹر رولف سینگلا" نے جرمن زبان میں اس کا ترجمہ کیا کہ جس نے اپ پڑھنے والوں پر گہرا اثر چھوڑا حتیٰ جرمنی کی سوشل ڈیمو کریٹ پارٹی کے ایک رہنمانے مترجم کو خط تحریر کیا جس میں کہا کہ "اس کتاب کے مطالعہ نے جھو پر گہرا اثر مرتب کیا ہے۔ اور اسلام کے بارے میں میرے خیالات کو بدل دیا ہے اور میں اپ دوستوں کو اس کتاب کے مطالعہ کی دعوت دوں گا۔"

ای زمانہ میں علماء ہندوستان میں سے جناب مولانا روش علی نے اس
رسالہ کا اردو میں ترجمہ کیا اور اس کے بعد ہندوستان و پاکستان میں شائع ہوا اور
اب تک ۵ مرتبہ طبع ہوچکا ہے۔ یہ رسالہ اب تک اظریزی 'جرمن 'اردو'
فرانسیسی 'اسیانوی' عربی' تھائی' چینی' روسی' ملائی' کُردی' تا تاری اور بو سنیائی
زبانوں میں ترجمہ ہوچکا ہے اور اب بھی مختلف زبانوں میں اس کا ترجمہ کیا جارہا
ہے۔

اسلامی تبلیغات اور دیمی علاقوں میں زندگی بر کرنے والے نوجوانوں کو اسلامی تبلیغات اور دیمی علاقوں میں زندگی بر کرنے والے نوجوانوں کو اسلامی اصولوں سے آگاہ کرنے کے لئے نیز مختاجوں کی مدد کے واسطے خدمات کا آغاز کیا۔ اس مرکز نے ۱۳۲۱ھ۔ ش تک اپناکام جاری رکھا۔ اس اوارہ کے خاص

کیا۔ بذکورہ مقالات بعد میں "مشکلاتِ اظلاقی و روائی" کے عنوان سے ایک مستقل کتاب کی صورت میں نشر ہوئے۔ اب تک اس کتاب کے فارسی زبان میں سا الدیشن شائع ہو چکے ہیں اور ۱۰ زبانوں میں ترجمہ ہو چکی ہے۔ اردو زبان میں سا الدیشن شائع ہو تھے ہیں اور ۱۰ زبانوں میں ترجمہ ہو چکی ہے۔ اردو خواں میں سے کتاب "اخلاقی و نفیاتی مشکلات کا حل" کے نام سے طبع ہو کر اردو خواں قار کین سے سند قبولیت حاصل کر چکی ہے۔

۱۳۲۲ ھ - ش میں آپ مسلس علالت کی بنا پر علاج کی غرض ہے جرمنی تشریف لے گئے اور چند ماہ علاج معالجہ کے بعد ایران تشریف آوری کے بعد اسلام و سیمائی تمرّنِ غرب" کے نام سے ایک معرکہ الاراء کتاب تالیف فرمائی اس کتاب میں آپ نے اسلام اور مغرب کے تمدنی مسائل کے بارے میں سیر حاصل گفتگو کی اور ایک جامع 'متدل اور دقیق موازنہ کے ذریعہ مغربی تمرّن پر اسلامی تمذیب کی جامع اور مختلف پہلوؤں پر جنی برتری کو ثابت کیا۔ یہ کتاب فاری زبان میں ۸ مرتبہ طبع ہو چکی ہے اردو میں بھی یہ کتاب "مغربی تمرّن کی ایک جھک "کے نام سے طبع ہوئی ہے۔

ندکورہ کتاب کو ۱۳۴۹ھ۔ ش میں ایک برطانوی متشرق پروفیسر فرانس گولڈنگ (F.J.Goulding) نے انگریزی زبان میں ترجمہ کیا۔ جے یورپ میں ہاتھوں ہاتھ لیا گیا یمال تک کہ متعدد مغربی اخبار و جرائد میں اس کتاب کے بارے میں مقالات تحریر کئے گئے۔ برطانوی ریڈیو نے بھی کتاب کے مترجم سے ایک انٹرویو کیا اور اس کتاب کے ترجمہ کے سبب اور کتاب کے مباحث کے بارے میں گفتگو کی۔

اب تک اس کتاب کا انگریزی ترجمه ۳ مرتبه برطانیه مین ۱۰ مرتبه ایران

خارج از کشور" کے نام سے ایک ادارہ کی بنیاد رکھی جس کا نام بعد میں بدل کر "مرکزِ نشرِ معارفِ اسلامی درجمان" رکھ دیا گیا۔

اس مرکز نے آٹار اسلامی خصوصاً آنجناب کی ترجمہ شدہ تالیفات اور مختلف نقاطِ عالم میں اسلامی تعلیمات اور قرآنی مفاہیم کی نشرو اشاعت کا بیڑہ اٹھایا۔

اس تبلیقی مرکز کی جانب سے شائع کی جانے والی کتب دنیا بھر میں پھلے ہوئے ہزارہا اداروں' مدرسوں' گروہوں' انجمنوں اور علوم اسلامی کے تشنہ افراد کو درخواست پر بلا قیمت ارسال کی جاتی ہیں۔ دنیا بھر کے بھڑت افراد کے اسلامی حقائق سے روشناس ہونے اور بہت سے غیر مسلموں کے دینِ اسلام قبول کرنے کے سلملہ میں اس مرکز کی اسلامی و ثقافتی فدمات کے ثمرات و نتائج کا مشاہدہ ان ہزارہا خطوط کے ذریعہ کیا جاسکتا ہے جو اس مرکز کو موصول ہوئے ہیں۔ اب بھی دسیوں ہزار خطوط اس مرکز کی فاکلوں میں محفوظ ہیں اور تاہنوز ہیں۔ اب بھی دسیوں ہزار خطوط اس مرکز کی فاکلوں میں محفوظ ہیں اور تاہنوز ہیں۔ اب بھی دسیوں ہزار خطوط اس مرکز کی فاکلوں میں محفوظ ہیں اور تاہنوز ورنیا کے مختلف علاقوں میں وسیعے پیانے پر اسلامی تبلیغ کاکام جاری ہے۔ اس مرکز کی فاکلوں میں قرآنِ کریم طبع کیا ہے جو طلب کرنے والوں کوہریہ کیا جاتا ہے۔

آذربائیجان کی روی زبان میں آپ کی کتب کے اثر ات کے اعتراف میں الاکادہ کے الاربائیجان نے آپ کو الادی علوم جمہوری آذربائیجان نے آپ کو داکٹریٹ کی اعزازی سند عطاکی ہے۔

خاص کام ' دیمانوں میں نوجوانوں اور بچوں کی اسلامی تعلیم و تربیت کے لئے مبلغین کا اعزام ' دینی کلاسوں کی تشکیل اور ہزاروں غریب طلباء کو لباس اور کتب و اسٹیشزی کی فراہمی تھا۔ اس ادارہ کے کاموں میں دیمانوں میں مساجد ' امام بارگاہوں ' مدارس اور جیتالوں کی تغییر بھی شامل تھے۔ اس ادارہ کی طرف سے اس طرح کی دو سری خدمات بھی فراہم کی جاتی تھیں۔

آپ نے اخلاقِ اسلامی کے بارے میں مقالات کی تحریر کا اللہ جاری رکھا اور ۱۳۵۳ھ - ش میں ان مقالات کے مجموعہ کو نظر ٹانی اور اضافات کے ساتھ ایک کتاب کی صورت میں "رسالتِ اخلاق در تکالِ انسان" کے نام سے نظر کیا جو ایران میں اب تک چھ مرتبہ طبع ہو چکی ہے۔ زیرِ نظر کتاب اسی بالیف کا اردو ترجمہ ہے۔

۱۳۵۷ هـ- ش میں ایک امریکی انجمن کی طرف سے دعوت پر اور معالجہ کی غرض سے امریکہ تشریف لے گئے اس موقع سے استفادہ کرتے ہوئے آپ نے وہاں کے صاحب نظر اور ذمتہ دار حضرات سے غیر مکلی ذبانوں میں اسلام کے اعتقادی مسائل پر مطبوعات کی نشرو اشاعت کے سلسلہ میں گفتگو کی۔ اس کے بعد برطانیہ و فرانس کا سفر اختیار کیا والبی پر مجلہ سروش میں اسلامی آئیڈیالوجی پر مقالات تحریر کئے۔ مقالات کا یہ مجموعہ جو اسلامی عقائد کے اصولوں پر مبنی تھا۔ مقالات تحریر کئے۔ مقالات کا یہ مجموعہ جو ار جلدوں میں طبع ہواجی میں توحید ' نمبانی اعتقادات در اسلام "کے نام نے چار جلدوں میں طبع ہواجی میں توحید ' عدل ' نبوت ' امامت اور معاد کے موضوعات شامل تھے۔ یہ کتب اب تک چھ مختلف زبانوں میں طبع ہو چکی ہیں۔

١٣٥٩ هـ ش مين آپ نے حوزہ علميہ قم مين "وفتر مسترشِ فرهنگ اسلاي

"میں تو اعلیٰ اخلاق کی محمیل کے لئے مبعوث ہوا ہوں۔"(پیفیبرِ اسلام)

### پیش گفتار

ہم بخوبی محسوس کرتے ہیں کہ اس دنیا کی ہر چیز تغیرہ دگر گونی کا شکار ہے۔

یک تغیرہ تبدّل زندگی کا وہ اصول ہے جس پر قانونِ آفر بنش استوار ہے۔

بات ایک تغیرہ کو ہے زمانہ میں
جس طرح ہمیں یہ یقین ہے کہ اس دنیا میں تغیرہ دگر گونی کو ثبات حاصل
ہے ای طرح ہمیں یہ بھی یقین رکھنا چاہئے کہ دنیا میں پچھ ایسے اصول اور
مفاہیم بھی ہیں جو رہتی دنیا تک قائم رہنے والے ہیں۔
یہ پائیدار اور بھشہ رہنے والے اصول "اغلاقی اصول" ہیں جن کی پیروی
عقلِ سلیم کی روسے ہم پر لازم ہے اور ہم اس بات کے پابند ہیں کہ اپنی حیات
کو ان اصولوں کے سایہ میں ہر کریں۔
کو ان اصولوں کے سایہ میں ہر کریں۔

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

祖的學術學是對於此樣的對於人物的說法

のをかけるのである。

http://fb.com/ranajabirabbas

May have have the house the second

المستان المستعدد المس

انسان فطری طور پر زیادہ سے زیادہ ترقی و تکامل کاخواہش مندہے اور اس

زندگی میں اس کے اثرات اظهرمن الشمس ہیں-

کی نظر میں ترقی و کمال کی کوئی آخری حد نہیں۔ ترقی کی راہ میں وہ اپنی تمام قوتیں و صلاحیتیں کام میں لا آئے۔ یہ توانائیاں انسان کے وجود میں اس وقت ہی ہے موجود ہوتی ہیں جب اسے خود اپنی شخصیت کا اندازہ بھی نہیں ہو آ۔
تعلیم و تربیت کے ماہرین کا کہنا ہے کہ انسان کے جذبات و احساسات کو کنٹرول کرنا اور انہیں افراط و تفریط سے محفوظ رکھنا انسانی زندگی کا بنیادی ترین مسئلہ ہے۔ انسان کی مرموز صلاحیتوں کی ہر نوع کی نشوونما ایک نا ختم ہونے والے سمایہ کی مانند ہے اور کیونکہ اسے اپنی حیات کے ہر ہر لمحہ میں اپنی ان اندرونی صلاحیتوں سے سروکار رہتاہے اس لئے ان صلاحیتوں کی پرورش و نمو کی اہمیت ان علوم و معارف سے کہیں زیادہ ہے جو وہ زندگی کے مختلف ادوار

میں حاصل کرتا ہے۔
ہر چند عقل اپی طبیعی روشن کے ذریعہ میدانِ زندگی کو روش کرتی ہے
لیکن انسان کے بنیادی غرائز جو اس کی زندگی کے تمام تحرکات کا سرچشہ ہیں
مکن ہے عقل کی ہاتحتی قبول نہ کریں اور اپنے اصل محور سے انجراف کے
ذریعے عقل کے اثر و نفوذ کو اس قدر محدود کردیں کہ انسان بے سوچے سمجھے
خلافِ عقل اور خود اپنے لئے نقصان دہ تمایلات کی پیروی شروع کردے۔
یہیں سے ہمیں انسانی زندگی میں اخلاق کی اہمیت اور ان بُزرگ ہستیوں
کی سمجین ذمہ داری کاعلم ہو تا ہے جن کو تر بیتی امور سپرد کئے جاتے ہیں۔
دو سری جانب اخلاقی اصولوں پر کاربند ہونے کے سلسلے میں بہت سی

خیوں اور محرومیوں کو برداشت کرنا پڑتا ہے اور اکثر ایسے موقعوں پر انسان کے اپنے تمایلات و خواہشات اور ان اخلاقی اصولوں کے درمیان مکراؤ اور تضاد کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ اس صورت میں اگر انسان اپنی خواہشات پر عمل کرے تو اخلاقی اصول پامال ہوجاتے ہیں۔ ایسے موقعوں پر بغیر کسی روحانی سمارے کے اخلاقی تربیت ممکن نہیں رہتی اور منہ زور خواہشات کو دہانا آسان نہیں رہتا۔

جن لوگوں کو بیر روحانی سارا میسر نہیں ہوتا وہ بہت جلد تمایلات و خواہشات کے دباؤ کا شکار ہوجاتے ہیں کیونکہ محض اخلاقی تربیت اتنی رائخ اور پائیدار نہیں ہوتی کہ انسان کو ہر جال میں خواہشات کی بے لگای اور خود سری سے محفوظ رکھ سکے۔

اخلاقی اصولوں کو جامد عمل پہنانے کا اہم ترین ضامن اور اخلاقی فضائل کا سب سے براسمارا "فرہی ایمان" ہے۔ یہ ایمان ہی ہے جو احساسات و جذبات اور نفسانی خواہشات کے خلاف جنگ کے میدان میں انسان کو کامیابی اور فتح یا بی کی منانت دیتا ہے۔

اس خدا پر ایمان جو خالقِ کائنات ہے 'جس کا فرمان پوری کائنات پر جاری و ساری ہے 'جو ہر مخض کی اندرونی حالت سے واقف و آگاہ ہے اور آخر کار سب کو اس کی بارگاہ میں حاضری دینی ہے۔ انسان کو اس قابل بنا تا ہے کہ وہ نفسانی خواہشات کے پٹیوں سے اپنادامن چھڑا سکے۔

انبیاء کرام خصوصاً پغیرِ اسلام ایک ارفع مقصد تک رسائی کے سلسلے میں لوگوں کی ہدایت و رہنمائی اور ان کے افکار کی تطبیر کے لئے مبعوث کئے گئے۔

اسلامی اخلاق کی جس تحریک کی بنیاد پنجیر عالی قدرانے رکھی وہ اپ تعمیری پلو اگرائی و گرائی اور احماسات کے لحاظ سے بگانہ و بے مثل ہے۔ اور اس پلو میں بھی یکتا ہے کہ اس میں انسانی نفس کی تمام باریکیوں اور گرائیوں کو ية نظر رکھا گيا ہے اور ہراس جنبش و حرکت اور فکر و اوراک جس کا سرچشمہ انسانی نفس کے اندر موجود بے پر خاص توجہ دی گئے ہے۔

اس تحریک کابے مثل تیجہ یہ نکا کہ ایک بے مایہ اور زبول حال قوم قعر ذرّت سے بلند ہو کراوج آسانی پر جا پنجی۔ اس منحط معاشرہ نے ایمان وہدایت کی مشعل کو ہاتھ میں لے کر ایک نئی حیات کی بنیاد رکھی اور ترقی و کمال کے میدان میں اس قدر آگے نکل گیا کہ اخلاق و انسانیت کانمونہ قرار پایا'ایک ایسا نمونہ جس کی مثال آج تک تاریخ میں نہیں ملتی۔

آج بیویں صدی میں بھی مغربی دنیا اخلاق سے بے بسرہ ہے۔ آج بھی جب اس معاشرہ کے پروردہ افراد آغوش اسلام میں پناہ لیتے ہیں تو ان کے جذبات و احساسات يكسر تبديل موجاتے ہيں۔ خود امريكي دانشوروں كا اعتراف ہے کہ اسلام قبول کرنے کے بعد امریلی سیاہ فاموں میں ایک گری اور تعمری تبدیلی رونما ہوئی ہے۔ یہ تبدیلی ان کی زندگی کے ہرشعبہ پر محیط ہے۔ اس کے باوجود کہ ہم جانتے ہیں کہ ان کا قبول کیا ہوا اسلام نقائص سے خالی نہیں۔

امریکہ کی ایک بونیورٹی میں ذہبی معاشروں یر ریسرچ کے شعبے کے سربراه پروفیسر آئزک لنکن این ایک تقریر میں (جس کاموضوع "امریک میں اسلام کے اثرات" تھا) کہتے ہیں۔

"امر کی سیاہ فاموں پر اسلام کے اثرات غیرمعمولی ہیں۔ اسلام قبول

كرنے سے قبل يہ لوگ بدترين حالات ميں زندگي گزارتے تھے۔ لیکن اب اقتصادی اور معاشرتی لحاظ سے وہ بہت بلند معیار پر ہیں۔ میاہ فام ملمانوں کے گھرانوں میں وہ انجرافات اور نشہ آور اشیاء کے استعال کی وہ حالت سرے سے نہیں پائی جاتی جس میں آج امریکی معاشرہ وحشت ناک حد تک متلا ہے۔ ای طرح نشے کے عادی غیر مملم افراد جب دين اسلام قبول كرتے بيں تو ان كى کچھ اس انداز ے تربیت ہوتی ہے کہ وہ نشے کی عادت ترک کرنے میں کامیاب ہوجاتے ہیں۔ ایسے افراد میں سے بہت سے لوگ اب معاشرے کے مفید شہری بن چکے ہیں۔ امریکہ کے سیاہ فام مسلمان بھی دو سرول کو تکلیف دینے کے دریے نہیں ہوتے اور صرف اس صورت میں کہ جب انہیں کی کی طرف سے خطرہ محسوس ہو تاہے یا کوئی ان پر حملہ آور ہو آ ہے تو وہ تمام قوت اور شدّت کے ساتھ اپنا موثر وفاع

كرتے بين-(روزنامة اطلاعات شاره ١٣٨١٢-١١ر تمبر٢١٩٤)

انسان کا باطن اور اس کی روح ہی اس کی تمام حرکات و سکنات اور اعمال و افعال کا سرچشہ ہوتی ہے اور کیوں کہ آج کی دنیا میں رائج نظام و قوانین انسانی روح اور اس کی معنویات پر کوئی اثر نہیں رکھتے اس بناء پر ایک صحت مند معاشرہ کی تعمیر میں ان قوتوں سے استفادہ اور انسانوں کو وسیع افق کی حامل آسانی صفات سے متصف نہیں کریاتے۔

انسان دو مختلف اور متفاوت قوتول لینی روح اور جم کا مرکب ہے للذا وہ آسانی پہلو کا حامل بھی ہے زمینی پہلو کا مالک بھی ابدی اور جاویدانی بھی ہے فانی

اور نایائیدار بھی۔

مفکرین اور دانشور بخوبی آگاہ ہیں کہ روح اور جسم باہم اس قدر پیوستہ و وابستہ ہیں کہ ان میں سے کسی ایک کے انحواف کا اثر دو سرے پر باآسانی دیکھا جاسکتا ہے۔ اسی وجہ سے کوئی الیا تربیتی پروگرام جو انسان کے محض ایک پہلو (یعنی جسمانی یا روحانی) پر توجہ دیتا ہو انسان کی تمام شعبہ حیات میں ترقی و خوش بختی کاضامن نہیں ہوسکتا۔

آج کے تمام معاشرے فکری نظام کے حوالے سے بے اعتدالی کا شکار ہیں اور سب ہی افراط و تفریط کی انحرائی راہوں پر گامزن ہیں۔ کیونکہ ان کی نظریا تو محسوس اور مادی پہلو پر ہے یا پھر معقول اور نفیاتی پہلو پر۔ ان کے خیال میں یا تو انسان کو اصالت حاصل ہے یا کا نئات کو۔ لیکن اسلام کے تربیتی کمتب میں انسان کو اس کی ازلی اور پیدائشی فطرت کے حوالے سے دیکھا جاتا ہے اور ہر اخلاقی اور تربیتی کمتب سے زیادہ اُسے اس کے وظائف و ذمہ داریوں سے آگاہ کیاجاتا ہے۔

یہ جامع اخلاقی اور اصولی کتب "اسلام" فردی اور اجھائی زندگی کے لئے
کی و جزئی اور مادی و معنوی پہلوؤں پر محیط ایسے قوانین کا مجموعہ ہے جو بشریّت
کی کامیابی "کمال اور نجات کے ضامن ہیں اور افرادِ معاشرہ ان قوانین کی پیروی
کے ذریعہ قیمتی اور خوش بخت انسان بن سکتے ہیں۔

اصلاحِ معاشرہ کا آغاز انسان کو خود اپنی ذات سے کرنا چاہئے۔ بے شک اگر ہر فرد جو معاشرہ کے پیکر کے ایک عضو کی حیثیت رکھتا ہے اپنی اصلاح کا پیڑہ اٹھا لے اور نمایت صبر و جرات کے ساتھ اپنے اندر نیک اور اچھے فضائل کی

افزائش اور اپی نفیاتی قوتوں میں اضافے کے لئے کوشاں ہوجائے تو ان افراد میں ہیں شامل ہوجائے گا جو نوع بشر کی فلاح و بہود کے لئے حالتِ جماد میں ہیں کیونکہ معاشرہ کی اصلاح کا بڑا ذریعہ خود افرادِ معاشرہ کا انفرادی تکامل ہے۔ امید ہے ذریِ نظر کتاب کے مطالب جو اسلامی تعلیمات کے لبریز مصادر سے ماخوذ ہیں' اور اسلامی تعلیمات کی روح کے مُعرِّف ہیں اور صمنی طور پر جن میں ماخوذ ہیں' اور اسلامی تعلیمات کی روح کے مُعرِّف ہیں اور صمنی طور پر جن میں تربیق و نفیاتی مسائل کے بارے میں مغربی وانشوروں کی آراء و نظریات کو بھی شامل کیا گیا ہے' اخلاق و اجتماعی رہنمائی کے لئے سود مند ثابت ہوں گے۔ نیز امید ہے یہ کتاب تربیت کے حقیقی مقصد کی نشاندہی میں معاون و مفید ثابت ہوگی۔ اگر خداوندِ عالم کی توفیق شاملِ حال رہی اور میں اس مجموعہ میں ان عظیم حقائق کے ایک گوشہ کو بھی منعکس کرسکاجو رہبرانِ اخلاق و انسانیت کے ذریعہ حقائق کے ایک گوشہ کو بھی منعکس کرسکاجو رہبرانِ اخلاق و انسانیت کے ذریعہ ہم تک پہنچ ہیں تو میرے لئے خوشی و مسرّت کا باعث ہوگا۔

یمال یہ تذکرہ بھی ضروری معلوم ہو تا ہے کہ اس کتاب کا ایک خلاصہ (جو اس کتاب کا ایک خلاصہ (جو اس کتاب کے ایک تمائی سے بھی کم ہے) حوزہ ملمیہ قم سے شائع ہونے والے دینی و علمی مجلے '' کمتب اسلام'' میں چھپ چکا ہے۔ وہی ہاتیں کتاب ہزامیں زیادہ جامع اور کال صورت میں محترم قار کین کے سامنے پیش کی جارہی ہیں۔

خداوندِ متعالی سے دعاہے کہ وہ اسلام کی سعادت بخش تعلیمات کے سائے میں سب کو نجات حاصل کرنے اور کمال و ترقی کی منزلیس طے کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ جو کچھ بھی ہمارے پاس ہے وہ اس کی جانب سے ہے اور ہماری حیثیت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سی ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مثیبت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سی ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مقیدت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سی ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مقیدت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سے ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مقیدت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سے ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مقیدت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سے ہے۔ سید مجتبی موسوی لاری مقیدت اس کے سامنے محض نقشِ دیوار کی سے دیوار کیوار ک

بهلا باب

## فطرت اور انسانی قوتیں

انسان کمال کاشیفۃ ہے۔

تزکیر رنفس کمال کاذرایہ ہے۔

ہرائم کے اسباب

انسان کی اہم ترین ذمہ داری

انسان کی اہم ترین ذمہ داری

ہم بھی پائے جاتے ہیں؟

ہم بھی پائے جاتے ہیں؟

ہم قید اور آزادی

مہ فطرت ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات ہے۔

مادت اور اس کی اختیار کردہ رَوش ہے۔

مادت کی عاد تیں کی عاد تیں

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

http://fb.com/ranajabirabbas

明的人的可以是在自己的

TT

11

دو کندم کا وانہ بھی حرکت رکھتا ہے جس کے ذریعہ اس کی نشوونما ہوتی ہے۔ گلاب کے پھول میں بھی حرکت ہوتی ہے جس کی بدولت وہ خوبصورت اور خوشبودار بن جاتا ہے اور انسان بھی ایک حرکت کا حامل ہے جس کی طاقت سے وہ عقل و محبت کی راہ پر گامزن ہوتا ہے۔ پس اگر ہمیں گندم کی نشوونما' گلاب کی خوبصورتی اور خوشبو اور دورِ بشرکی پاکیزگی میں خلل اور کی نظر آئے تو یہ حرکت کا قصور نمیں ہے بلکہ اس کا سبب وہ رکاوٹ ہے جو اس حرکت کی راہ میں حاکل ہوجاتی ہے۔

اب ہم یہ جان سکتے ہیں کہ صبح فکر کی تشکیل میں ہدف ہماری کس قدر مدو کرسکتا ہے اور ہمیں بتا سکتا ہے کہ یہ دنیا جس کا ہم ایک چھوٹا سا وجود ہیں ایک ذی شعور کا نتات ہے اور ہم ہرگز ایک آشفت مصحل اور تاریک دنیا کے بائی نہیں۔ اور یہیں سے ہمیں یہ بھی جانتا چاہئے کہ کا نتات میں پائی جانے والی ان حرکتوں کی پشت پر مسلمہ طور پر ایک موجود ہے اور تمام اشیاء کی خلقت میں ایک عظیم شعور کارفرنا ہے۔ اور ہمارے لئے یہ اعتقاد رکھنا کافی ہے کہ زندگ ایک عظیم شعور اور پر شکوہ چیز کا نام ہے۔ اور یمی وہ مقام ہے جمال ایک عظیم شعور اور پر شکوہ چیز کا نام ہے۔ اور یمی وہ مقام ہے جمال کی اس فکری روح کے ساتھ ہم آہک کرلیں اور جان لیں کہ اس کی اس فکری روح کے ساتھ ہم آہک کرلیں اور جان لیں کہ اس کی اس فکری روح کے ساتھ ہم آہک کرلیں اور جان لیں کہ اس کے روگردانی ہماری زندگ کا زیاں ہے۔"

(انسائكلوپديا آف بريانيكا)

انسان کمال کاشیفتہ ہے

ہرانسان جو اس وسیع و عریض کا نتات میں آگھ کھولتا ہے خواہ وہ کی بھی معاشرے اور ماحول کا پروردہ ہو' اپنی فطرت کے حکم اور عقل کے تقاضے کے زیرِ اثر کمال کا خواہاں ہے۔ اور اس کمال کے حصول کے لئے ہر طرح کی مشکلات و مصائب برداشت کرتا ہے' اپنے ابتدائی نقص سے سفر کا آغاز کرتا ہے اور ہر ہر قدم پر اپنے کمال میں اضافہ کرتا چلاجا تا ہے۔ روح اور تظرو تعقل کا حال ہونے کی بناء پر اس کا کمال اس قدر سرایے' قوی اور گرا ہوتا ہے کہ وہ ابدیت تک جاپنچتا ہے۔

کمال سے عشق کی یہ جِبّت صرف انسانوں ہی میں نمیں پائی جاتی بلکہ حیوانات بھی اس کے حال ہوتے ہیں اور اس راہ میں حائل ہر رکاوٹ کو پیروں تلے روندتے ہوئے ہے ہدف کی جانب تیز رفتاری سے سفرجاری رکھتے ہیں۔

یی نمیں بلکہ بے انتہا چھوٹے ذرّات "ایٹم" سے لے کر بڑے بڑے اجرام تک تمام مظاہر قدرت سب ای کارواں کے شریک ہیں۔ ایک دانشور لکھتاہے:

70

شکل اور حدِّ اعتدال میں ہوتے ہوئے نہ صرف یہ کہ بے سود اور ضرر رسال نہیں ہوتیں بلکہ انسان کی روح کی بالیدگی کا سبب بنتی ہیں لیکن اگر ہی خواہشات و میلانات بے مہار ہوجائیں تو حصولِ کمال کی راہ میں مانع ہوجاتی ہیں ' اور انسان خواہشات کا غلام بن کررہ جاتا ہے اور انسانیت کی بلند چوٹی سے قعرِز دّلت کی اتھاہ گرائیوں میں جاپڑتا ہے۔

حیوان اپنی خواہشات و میلانات کی پیروی کرتا ہے۔ لیکن انسان مطبع مصلحت اور پیرو عقل ہے اس میں اتنی قوت ہوتی ہے کہ زیاں بار خواہشات کو کھل دے اور سود مند خواہشات کا مثبت جواب دے۔ کیونکہ جس طرح انسان کی سرشت میں مادی خواہشات پائی جاتی ہیں اس طرح اس میں حقیقت جوئی اور منید و مثبت چیزوں کو اپنانے کی لگن بھی ہوتی ہے اور یمی لگن انسان کو اعلیٰ منید و مثبت چیزوں کو اپنانے کی لگن بھی ہوتی ہے اور اس کی وجہ سے انسان اپنے اندر پاکیزگ ، جرات 'شرافت اور سچائی کی روح کی پرورش پر قادر ہوتا ہے۔

### نکیہ رنفس کمال کاذر بعہ ہے

سے بلائک و تروید کی جائتی ہے کہ انسان اگر اپنی زندگی میں کی اصول اور ضابطے کی پیروی کرنا چاہے 'خواہ و ضوابط ندہی ہوں یا غیرندہی تو بقین طور پر وہ اپنی زندگی کی ایک راہ و روش اور منزل کا تعین کرلے گا۔ اور الی چیزوں سے پر بیز کرے گا جو اس راہ کو طے کرنے میں رکاوٹ ثابت ہوتی ہوں۔ جلد ختم ہوجانے والی لذّات اور ہوا و ہوس کو اگر زندگی کے مقصد اور موں۔ جلد ختم ہوجانے والی لذّات اور ہوا و ہوس کو اگر زندگی کے مقصد اور اصول و ضوابط کا مخالف پائے گا تو ان سے دوری اختیار کرے گا' اینے نفس پر

انسان کی مادّی نشوونما اس کے اختیار کی حدود سے باہر ہے لیکن روحانی
کمال اس کے اختیار میں ہے۔ اس بناء پر مناسب نہیں کہ انسان حصولِ کمال
کے فطری طریقے سے انحراف کرے اور کا کنات کے تکامل پذیر نظام میں ناقص
رہ جائے۔ ظاہر ہے کہ انسان کا اندرونی کمال ایک غیر مادّی چیز ہے۔ انسان
مسلسل شخقیق اور پیم تجربات کی مربونِ منت مادّی اکتشافات میں تو کامیاب
ہوجاتا ہے لیکن وہ اس مادّی روش پر چلتے ہوئے کمال کی منزلوں کو طے نہیں
کرسکتا اور روح کو اوج کمال پر نہیں بہنچا سکتا۔

بالكل اى طرح جيے ايك درخت كو حصولِ كمال كے لئے مختلف مزامتوں كا سامنا كرنا پر تا ہے۔ وہ نباتی بياريوں كرئے كو ژوں 'زيرِ زمين پھروں اور دوسرى ركاوٹوں كا مقابلہ كرتا ہے اور حصولِ كمال ميں معاون قوتوں جيے دھوپ ' پانی ' روشنی اور ہوا وغيرہ سے مستفيد ہو تا ہے۔ اى طرح انسان كو بھی ترقی و كمال كے لئے ايسے طاقتور عوامل سے ليس ہونا چاہئے جو ابديت تك رسائی ميں اس كے معاون ثابت ہوں اور ايسے عوامل و عناصر سے جنگ كرنی چاہئے جو كمال كی جانب سفر ميں اس كے مانع ہوں۔

انسانی وجود کے گوناگوں پہلوؤں کو مختلف جتوں سے اس طرح منظم ہونا چاہئے کہ وہ اپنی تمام مادّی اور معنوی خواہشات و احتیاجات کا جواب دے سکے اور ایک نظم و ترتیب سے استفادہ کے ذریعہ نمایت مناسب طور پر زندگی گزار سکے اور ایک انسامعاشرہ وجود میں آجائے جو ہر قتم کے تضاد' ظلم' زیادتی' جمل اور گناہ سے پاک ہو ناکہ انسان انسانیت کے اعلی مدارج پر پہنچ سکے۔ انسانی وجود مختلف پُر بیجان خواہشات کا مجموعہ ہے یہ خواہشات اپنی فطری

قابو حاصل کرے گااور اس کی پاکیزگی کاخیال رکھے گا۔

نفس کا تزکیہ یعنی اسے برائیوں سے پاک رکھنا ' ہرائس انسان پر لازم ہے جو انسان سے بھرپور اور معقول زندگی گزارنا چاہتا ہو۔ انسان لامتابی خواہشات اور قوت فکر کا حامل ایک وجود ہے اگر وہ کسی ضابطہ حیات کو نہ پچانے اور اس پر کاربند نہ ہو تو اپنی درندگی اور خون آشای سے کا نکات کو نہ و بالا کرسکتا ہے۔

انسان کی ترقی اور عظمت صرف مادی امور سے وابستہ نہیں۔ مادی ترقی کا فاکدہ محض اتنا ہو تا ہے کہ سمولتوں کے اعتبار سے کچھ پیشرفت ہوجاتی ہے جس کا تعلق صرف جم سے ہوتا ہے لیکن اس طرح انسان حقیقی کمال کو نہیں پاسکا۔ سائنسی ترقی انسان کے تمام پہلوؤں کو کمال نہیں بخش عتی۔

انسان کا حقیق کمال یہ ہے کہ خود کو منہ زور شہوانی لڈتوں کے پنجے سے آزاد رکھے' انسانیت کی ست اور اپنے شعور کو بلند کرنے اور اپنی فطرت کو پاکیزگی بخشنے کے لئے قدم بڑھائے اور بلند افکار اور وسیع افق سے آشنا ہو۔

انسانی روح میں کمالِ مطلوب کے حصول کی بہت گری خواہش پائی جاتی ہے۔ اگر یہ خواہش نہ ہوتی تو انسان اپنے بجپن کی حدود سے آگے نہ بڑھ پا تا اور ایک نمایت وسمع افق پر پرواز کے قابل نہ ہو تا۔ اعلیٰ اقدار میں اتنی کشش اور جذّابیت پائی جاتی ہے کہ انسان نمایت شوق و رغبت کے ساتھ ان کی جانب بڑھتا ہے۔ ان کے حصول کے لئے اس کے جذبات میں بہت گرائی و گیرائی پائی جاتی ہے جو اسے سخت جدوجہ دیر اکساتی ہے۔

یہ تمام باتیں اس حقیقت کی نشاندہی کرتی ہیں کہ انسانی روح میں کمال

سے عشق بنال ہے اور جول ہی مناسب مواقع میسر آتے ہیں اس کی تجلیاں ظاہر ہونا شروع ہوجاتی ہیں۔

انسانی بدن کے عضلات ورزش کے نتیج میں طاقتور اور توانا ہوجاتے ہیں۔
روحانی صفات کا بھی یمی حال ہے اگر ہم انہیں پختہ کرنا چاہیں تو ہمیں روحانی
ریاضت کی ضرورت ہے۔ بس فرق یہ ہے کہ انسانی جم کی طاقت محدود ہوتی
ہے اور یہ محدودیت جم کی ساخت اور اس کے خلیوں کی توانائی کے مطابق
ہوتی ہے۔ یہ جو ہم انسانی تاریخوں میں غیر معمولی اور جرت انگیز کارناموں کا
مظاہدہ کرتے ہیں تو یہ تمام کے تمام طاقتور روح کی کرشمہ سازیاں ہوتی ہیں۔
اور روح کو یہ قوت مادی رکاوٹوں کو عبور کرنے اور معرفت کے افق کو وسعت
دینے کے ساتھ ساتھ حاصل ہوتی رہی ہے۔

انسانی روح در حقیقت خلقت کا ایک عجیب و غریب شاہکار ہے۔ ایک ایسی ثقہ ہے جو اپنی قدرت نمائی' فعالیت' مادیات پر تسلط کے ذریعے اور خصوصاً اس توانائی کے ذریعہ جو انسان کو انحطاط' ضعف اور نارسائی سے اور ہمال پر پینچانے کاسیب ہے اپنا تعارف کرواتی ہے۔

جس طرح انسانی جم کو بعض کاموں کی انجام وہی کے لئے سختی اور مشقتوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے' اس طرح روح کو بھی اعلیٰ اخلاق اور پاکیزہ کردار اپنانے کے لئے کچھ رنج و مصائب برداشت کرنا پڑتے ہیں۔ تربیت کے حوالے سے تمام افکار و نظریات روح ہی کے محور کے گرد گھومتے ہیں' روح تربیت اور تہذیب کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ مراتب کی بلندی کا سبب روح ہی ہے' روح ہی انسانیت کی اعلیٰ صفات اور فضیلت کی بنیادوں کو کسب کرتی اور

ہت باندھ کر ایک بار پھر کمال کی شاہراہ پر سفر کا آغاز کردے۔ اس طرح رفتہ رفتہ اس میں حصولِ کمال کا شوق اور اس کی جانب بردھنے کا ارادہ قوی سے قوی تر ہو تا چلا جائے گا'اس طرح اپنے مقصد پر ایمان پختہ ہوگا'اس طرح روح بدن کی اور بدن روح کی مدد کے لئے زیادہ سے زیادہ آمادہ ہوں گے اور آخر کار اسے ہر مرطے پر کامیابیاں نفیب ہوں گی۔"(راہ ورسم زندگی۔ ص۹۹۔۱۰۰)

آج دنیا بد نظمی اور بے اعتدالی کا شکار ہے۔ اجماعی و انفرادی 'جسانی اور روحانی زندگی میں نظم و صبط اور اعتدال کا نام و نشان نظر نہیں آیا۔ جب انسان اپنی انسانی خصوصیات کو فراموش کردیتا ہے اور جب اپنی ان خصوصیات کو جو زمین پر فلیفہ خدا کی حیثیت ہے اس کی ذات کا لازمہ ہیں 'کچل دیتا ہے اور اس کے باوجود کہ اسے انسان خلق کیا گیا ہے اپنی عظمت و شرف کی نفی کرتا ہے اور اپنی سرشت و طینت کو پامال کردیتا ہے اور بالا فر اس کی زندگی ہوا و ہوس کی اپنی سرشت و طینت کو پامال کردیتا ہے اور بالا فر اس کی زندگی ہوا و ہوس کی جستش پر بنی ہوجاتی ہے تو ان حالات میں جب کہ اس کی ہستی اس قدر پستی و گلالت سے آلودہ ہوجاتی ہے اور وہ اپنے وجود کے فطری مقصد سے منحرف ہوجاتی ہے اور وہ اپنے وجود کے فطری مقصد سے منحرف ہوجاتی ہے اور وہ اپنے وجود کے فطری مقصد سے منحرف ہوجاتی ہے اور وہ اپنے وجود کے فطری مقصد سے منحرف ہوجاتی ہے اور وہ اپنے وجود کے فطری مقصد سے منحرف ہوجاتی ہے اور یہ بیانہ طرفہ علی کی سزادیتی ہے اور

آج بھی انبانیت اپنے کئے کی سزا بھکننے میں معروف ہے اور اپنی نانجاریوں کا آوان وہ آرام و سکون' سعادت و خوش بختی اور اپنی انبانی خصوصیات سے محروم ہوجانے کی صورت میں اداکررہی ہے'جس کے نتیج میں معاشرے میں طرح طرح کے انجافات اور مظالم و جرائم میں مسلسل اضافہ

معنوی کمال سے عشق رکھتی ہے 'اوریہ روح ہی ہے جو انسان کے لئے اخلاقی اصول مرتب کرتی ہے جن سے تمام حیوانات بے ہمرہ اور بے نیاز ہیں۔ فرانسیسی دانشور ڈاکٹر"کارل"کتاہے :

"جمیں نور کو ظلم ت اور صدا کو سکوت سے تمیز دینے کی عادت ہونی

چاہئے۔ خوبی اور بدی میں فرق کرنا چاہئے۔ ایسی عادت کے بعد ہی

ہم برائیوں سے پر ہیز کر سکیں گے اور اچھائیوں کو اپنا سکیں گے۔
لکن بدی سے پر ہیز کے لئے ایک عمدہ جسمانی اور روحانی بنیاد کی
ضرورت ہے۔ روح اور جسم کا انتائی کمال تزکید رنفس کے بغیر ممکن

فرورت ہے۔ روح کو اعلیٰ اور پاکیزہ بنانا چاہتے ہیں ان کے لئے کسی
فتم کا افراط جائز نہیں۔ روحانی اعتدال ہمیشہ نتیجہ خیز ثابت ہوتا ہے۔

تشکیل دیت ہے اور اس رن وے کی مائند ہے جس سے روح اور کمال کی جانب پرواز کرتی ہے۔

کمال کی جانب پرواز کرتی ہے۔

تق اور سربلندی کا راستہ صدیوں کی طولانی مسافت کے بعد بھی ختم نہیں ہو تا۔ دورانِ سفر اکثر مسافر سبز کائی پر بھسل جاتے ہیں ہگری کھائیوں میں گر پڑتے ہیں یا پھر لب دریا خوشما باغات کی رونفیں ان کے قدم روک لیتی ہیں اور وہ وہیں پڑ کر ہمیشہ کے لئے سور ہتے ہیں۔ انسان کو چاہئے کہ غم ہویا خوشی فارغ البالی ہویا شکد سی مسلمتی ہویا بیاری ہر حال میں آگے ہوھنے کی کوشش کرتا رہے اور اگر ناکامی کا تلاکی گھونٹ بینا پڑے تو ہر ناکامی کے بعد دوبارہ کھڑا ہو جائے اور کر

44

كى قيد سے آزاد كردينا چاہے۔"

(ماخوذاز "سيرحكت دراروپا" جلدسوم)

#### جرائم كے اسباب

جرائم کے اسبب اور مجرموں کی نفیات پر تحقیق کرتے ہوئے دیکھنا چاہئے کہ آیا یہ پیدائش طور پر مجرمانہ فطرت کے حال ہیں؟ طرح طرح کی اخلاقی خرایوں میں مبتلا اور قتم قتم کے جرائم و مظالم کاار تکاب کرنے والے یہ لوگ آیا پیدائش مجرم ہیں؟ یا ان کے جرائم کا سبب وہ نفیاتی عوارض ہیں جن کا یہ شکار ہیں؟ ان لوگوں کے علاج کی کیاصورت ہے؟

بعض ماہرین کا خیال ہے کہ مجرم اور فتنہ پرور افراد پیدائشی طور پر ایسے ہوتے ہیں اور ار تکاب جرم کی صفت ان کی فطرت کا حصتہ ہوتی ہے۔ بالفاظ دیگر مجرم فطرتا مجرم ہوتا ہے۔ ایسے افراد میں کچھ ایسی غیر معمولی علامات بھی پائی جاتی ہیں جن کی وجہ سے انہیں دیگر لوگوں کے در میان بخوبی پہچانا جاسکتا ہے۔ حاتی بین کی وجہ سے انہیں دیگر لوگوں کے در میان بخوبی پہچانا جاسکتا ہے۔ اٹلی کے معروف مجرم شناس "لومبروز" کا بھی نظریہ تھا۔ وہ اپنے اس نظریہ پر بہت نور دیتا تھا اور اس سلسلہ میں اس کے بہت سے طرفد ار بھی پائے جاتے تھے۔ بلک اس نے اپنے زمانہ کے بہت سے مصنفین کی توجہ بھی اپنے ظریات کی جانب مبذول کرلی تھی۔

بے شک انسان پندو نصیحت قبول کرنے والا ایک موجود ہے۔ وہ اپنے ارادے سے بعض امور انجام دیتا ہے اور ارادے ہی کے زور پر بعض دیگر امور سے پہیز کرتا ہے۔ للذا ضروری ہے کہ وہ اختیار و آزادی کا حامل ہو وگرنہ

ہورہا ہے۔ کوئی ایک منٹ ایسا نہیں گزر تا جس میں ونیا کے کسی حصہ میں کوئی بڑا جرم عظم و تعدی بگناہ عزت و عفت کی پامالی و سروں کے حقوق پر ڈاکہ اور قتل و غارت کا کوئی واقعہ رونمانہ ہو تا ہو۔ یہ مسئلہ اقوام عالم کو در پیش برے مسائل میں سے ہے اور اسے بشریت کی ایک ایسی عظیم مشکل قرار دیا جاسکتا ہے جس نے پورے روئے زمین کو اپنی گرفت میں لے لیا ہے۔ جس نے پورے روئے زمین کو اپنی گرفت میں لے لیا ہے۔ ونیا کی حکومتیں ہر سال اپنے بجٹ کا ایک برا حصتہ جرائم مطالم بے راہ

دنیا کی حکومتیں ہرسال اپنے بجٹ کا ایک بردا حصد جرائم مظالم ' بے راہ روی اور فحاثی کی روک تھام یا مجرموں کی تلاش اور انہیں سزا دینے کے لئے مخصوص کرتی ہیں 'یہ اتنی بدی رقم ہے کہ جسے جان کر انسان دم بخود رہ جاتا ہے۔

مغربی معاشروں میں حد درجہ بڑھی ہوئی سنگدلی ورندگی اور انسانی روابط سے بے اعتبائی کا ایک سبب مغربی فلاسفہ کے نظریات میں تلاش کیاجا سکتا ہے۔ مثلاً جرمنی کے معروف فلفی "فطشے" نے اپنے طرز فکر کی بنیاد بے رحی اور نمل برتری پر رکھی ہے۔ جس کے نتیج میں ہم دیکھتے ہیں کہ گزشتہ صدی میں کس قدروحشیانہ خونریزی اور تباہ کن جنگیں وقوع پذیر ہوئیں۔

"نطشے" کتا ہے: المحال ا

"نزی اور نرم دلی کو دور پھینک دینا چاہئے 'نری عابزی کی علامت ہے 'فرو تنی اور فرمانبرداری کا سبب فرومائیگی کا احساس ہے ' حکم ' برداشت ' عفو و اغماض ہے ہمتی اور سستی کی دلیل ہیں۔ " " فر اپنے نفس کو کیوں مارا جائے ؟ نفس کو تو پروان چڑھانا چاہئے۔ خود خواہی اور خود پرستی کوئی بڑی چیز نہیں ' ضعیف و ناتوان کو زندگی

### انسان کی اہم ترین ذمہ داری

انسان کی اہم ترین ذمہ داری تربیت ہے۔ بشریت نے اپی حیات کی صبح طلوع ہوتے ہی تربیت کو جان لیا تھا اس بناء پر جول جول اسے اپنی حقیقت کا ادراک ہوا اور جس قدر اپنے فرائض و ذمہ داریوں کا علم ہوا اس خقیقت کا ادراک ہوا اور جس قدر اپنے فرائض و ذمہ داریوں کا علم ہوا اس خاسب سے اس نے اپنے ماحول کے مطابق قواعد واہداف وضع کئے۔ ہرچند کہ یہ اہداف اور ان کی بنیادیں بھی درست ہوتی تھیں اور بعض مواقع پر نادرست بھی۔

اگر جزیرہ نمائے عرب کے لوگوں کی فطرت میں قتل و غارت اور جرم و جنایت کی صفات شامل ہو تیں تو ممکن نہ تھا کہ پنجبرِ اسلام ان لوگوں میں اس قدر وسیع اور مختلف پہلوؤں پر محیط انقلاب پیدا کردیتے اور ان کی شخصیت و ماہیت کوبدل کرر کھ دیتے۔

یہ درست ہے کہ انسان ابتدا مادی قوتوں اور رجحانات سے سرور کار رکھتا

ایی ہتی کو جو مجبور و لاچار ہو'خود سے کسی ارادے و اختیار کی مالک نہ ہو پندو نصیحت اور رہنمائی کرنا ایک لغو و بے ہودہ عمل ہوگا۔ علماء و دانشور انسان کو عملاً آزاد اور اپنے افعال و اعمال کا ذمہ دار سجھتے ہیں۔

علمائے اخلاق کی وہ تمام کاوشیں جو وہ انسانوں کو سعادت سے ہمکنار کرنے
کی غرض سے انجام دیتے ہیں اور ان کی تمام اخلاقی تعلیمات کی اساس ای
اصول پر رکھی گئی ہے کہ انسان کچھ امور کو انجام دے اور پھسے پر ہیز
کرے۔ یہ علما حصول سعادت کے لئے ضروری قرار دیتے ہیں کہ انسان کچھ
چیزوں کو اپنائے اور کچھ سے اجتناب برتے۔

اگر ایسے بچوں کا جائزہ لیا جائے جو دماغی امراض کے اسپتالوں میں زیرِ علاج ہیں۔ یا زندانوں میں قد ہیں تو معلوم ہوگا کہ انہوں نے غیرصالح خاندانوں یا تربیت کی ضرورت سے غافل گھرانوں میں پرورش پائی ہے اور ذاتی طور پر انہوں نے پاکیزہ زندگی کو دیکھاہی نہیں ہے۔

ایسے لوگ جو کی قتم کے جرائم سے نہیں چو کتے اور جن کے ہاتھ ہر قتم کے گناہوں میں لتھڑے ہوئے ہوتے ہیں ان کی غالب تعداد ایسے افراد پر مشمل ہوتی ہے جنہوں نے ایسے کنبوں میں آنکھ کھولی ہوتی ہے جو اخلاقی فضائل اور مہرو محبت کی گرمی سے عاری اور مختلف قتم کے مفاسد کاشکار ہوتے ہیں۔ یا پھر ایسے لوگوں کی پرورش انحطاط پذیر معاشروں میں ہوئی ہوتی ہے اور بین سے خاندانی اور معاشرتی اسباب اس بات کا سبب بنتے ہیں کہ یہ لوگ اچھائی پر برائی کو ترجیح دینے گئتے ہیں اور امن و راحت کی جگہ فتنہ و فساد پھیلانے کا موجب بنتے ہیں۔

"اور بے شک سب کی آخری منزل پروردگار کی بارگاہ ہے۔"
(سورہ مجم ۵۳ آیت ۳۲)

انسان کے لئے ضروری ہے کہ وہ کائنات کی وستوں میں الامحدودیت کی جانب پرواز کے لئے پغیرانِ اللی کے عطا کردہ لائحہ عمل سے (کہ جو جامع تعلیمات کا حامل ایک محکم کتب ہے) الهام حاصل کرے ناکہ اس کے اندر خدا کی صفات جھلکنے لگیں اور اپنے ہدف مطلوب کمال' نجات اور کامیابی سے مکنار ہو سکے۔

و الساف لوبون " لكهتا ب كه-

"فلفه مسلسل آزمائشوں کے بعد اس نکتہ کو سمجھ چکا ہے کہ ماوراء مادہ تک اس کی رسائی نہیں۔ لہذا ایسے روحانی معالجوں کے متعیّن کردہ اصولوں کی پیروی ناگزیہ ہے جو انسان کی روحانی خصوصیات سے آگاہ اور اس کے معنوی کمال کے ضامن ہیں۔ بیر روحانی معالج انبیاء اللی اور خداوندِ عالم کے منتخب بندے ہیں۔ یمی

یہ روحانی معالج انبیاء اللی اور خداوندِ عالم کے ملخب بندے ہیں۔ یمی ہتیاں انسانی روح کی اصلاح کے واسطے ایسے پروگرام پیش کرتی ہیں جو منبع و تی سے حاصل کئے گئے ہیں تاکہ انسان کو اس کے حقیقی کمال سے بہنچاویں۔''

قر آنِ کریم انسان کی ذات کا تعارف کراتے ہوئے انسانی فطرت کے ان دونوں پہلوؤں کی نشاندہی کرتا ہے۔(المحظہ کیجئے سورہ زفرف ۳۳ آیت ۱۳ سورہ ابراہیم ۱۳ آیت ۳۳ سورہ تین ۹۵ آیت ۳۳ سورہ بی اسرائیل ۱۷ آیت ۲۹)

ہے اور دنیا میں آنکھ کھولنے کے بعد اس کے قویٰ کیے بعد دیگرے ظاہر موکر این فعالیت کا آغاز کرتے ہیں۔ البتہ مادی طاقتوں کے مقابلے میں انسان میں روحانی ترقی کے لئے بکثرت صلاحیتیں اور قوتیں پائی جاتی ہیں اور اس سلسلے میں اس کے وجود میں حد سے زیادہ شوق و امکانات موجود ہیں۔ یہ قوتیں این استعال سے مختلف رنگ اختیار کر عتی ہیں اور مختلف میدانوں میں کام آتی ے- ہرچند یہ مرحلہ انسان کے طبیعی مراحل کے بہت بعد آشکار اہو تا ہے-بلند آرزوؤں میں یہ قوت ہوتی ہے کہ دوسری صلاحیتوں کو النے ابداف کے حصول کے لئے استعال کریں۔ لیکن سے کام موثر خارجی مدد اور توجید رببری کا متقاضی ہے۔ کیونکہ اگر یہ مدد میسرنہ ہو تو خواہشات انحراف و مج روی کاشکار ہوجائیں گی۔ البتہ یہ ذہن نشین رہے کہ خارجی مدد کوئی غیر فطری بات نہیں بلکہ انسانی فطرت کا ایک حصہ ہے۔ جیسے کہ بیج میں پیدائش کے دن سے ہی بات کرنے کی فطری استعداد پائی جاتی ہے لیکن ہم ریکھتے ہیں کہ وہ ووسرول کی رہبری اور تعلیم کے ذریعہ بات کرنا سکھتا ہے۔

قرآنِ كريم اصولِ تكامل كى ان الفاظ مين تصوير كثى كرتا ہے كه:
"يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحا فملاقيه"

"اے انسان تو اپنے پروردگار کی جانب جانے کی کوشش کررہا ہے تو ایک دن اس کا سامناکرے گا۔"(سورۂ اشقاق ۸۳-آبت۴) اور یہ بھی ارشاد ہے کہ "وان الی ربک المنتھی" قرآنِ كريم كمتاب كه-"قدافلح من زكتها و قد خاب من دستها" "ب شك وه كامياب موكيا جس نے نفس كوپاكيزه بناليا اور وه نامراد مواجس نے اسے آلودہ كرليا- (سورةً سمس اه آيت ٩-١٠)

سزا و جزا کا دار و مدار انسان میں پائی جانے والی خیرو شرکے در میان تمیز کرنے کی صلاحیتوں پر ہے۔ للذا ذہنی و جسمانی لحاظ سے ناقص شخص کو ذمہ داریوں سے بری قرار دیا جاسکتا ہے۔

بعض جدید مکاتب فکر کے اس نظریہ کی کوئی قدر وقیمت نہیں کہ۔
"جرائم پیشہ افراد بے قصور ہیں کیونکہ انہیں معاشرے میں پائی جانے
والی خرابیاں یا صحیح رہبری کا فقدان جرائم پیشہ بنا دیتا ہے اور گو کہ
انسان خیر و شرمیں تمیز کی فطری صلاحیت رکھتا ہے پھر بھی وہ ایک
کزور و ناتواں مخلوق ہے۔"

البتہ کوئی بھی تربیت کی اہمیت کا مکر نہیں اور اس سلسلہ میں معاشرہ پر جو عظیم و خطیر ذمہ داری عائد ہوتی ہے اس سے چثم پوشی نہیں کی جاسمتی ۔ درست ہے کہ جرم کی ذمہ داری ارتکاب جرم پر ابھارنے والے مختلف عوامل پر تقسیم کی جاسمتی ہے لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ ارتکاب جرم کرنے والا بری الذہ قرار دے ویا جائے۔

ہے شک بعض مجرموں کی اصلاح معمولی سی پندو نفیحت کے ذریعہ کی جا کتی ہے۔ کیونکہ دراصل یہ لوگ ایک طرح کی روحانی سستی کا شکار ہوتے ہیں اور کی مرض ان کے جرائم کا سرچشمہ ہوتا ہے۔ یا پھر یہ لوگ غیرصالح

قرآنِ کریم نے اس حقیقت کی جانب اشارہ کیا ہے کہ اگر آدمی کی بنیادی تربیت نہ ہو تو اس کی طوفان سے بھی زیادہ سرکش مادی قوتیں آگے بردھ کر عقل و ضمیر کا گلا گھونٹ دیتی ہیں اور یوں نفسانی احساسات کو مادی اغراض و مقاصد کی راہ پر لگادیتی ہیں۔

انسان کی خلقت کاسب سے بڑا اعجازیمی ہے کہ اس کی فطرت دو مختلف پہلوؤں پر مشتمل ہے۔ لہذا اس بات سے غافل نہیں ہونا چاہیے کہ وہ مختلف رنگ قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ لہذا ایک خاص راہ پر اس کی رہنمائی سے چشم پوشی نہیں برتن چاہئے۔

حضرت علی علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ۔

"ان بنوى العقول من الحاجمة الى الادب كما يظمأ الزرع الى المطر"

"عقل مند انسان کو اوب عکھنے اور تربیت کے حصول کی ایسی ہی ضرورت ہوتی ضرورت ہوتی کے بانی کی ضرورت ہوتی ہے۔" (غررالحکم جلد ۲ ص ۱۵۳ ص ۵۱۳ صدیث نبر ۳۴۷۵)

اگر تربیت کے قواعد و اصول ایسے عناصر پر استوار نہ ہوں جو انسانی ملاحیتوں کو اعتدال عطاکر سکیں بلکہ انسانی قوتوں کو اس کی ابتدائی اور بے رنگ سطح ہی پر چھوڑ دیا جائے تو انسان ہمیشہ کے لئے ابتدائی اور مادی مرحلے (یعنی محض اپنے حیوانی غوائز) ہی میں پڑا رہ جائے گا اور یمی وہ جگہ ہے جمال انسان کے افعال و اعمال کو اچھے یا بڑے اور نیک و بد کے خانوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ اور ان پر سزاو جزا کا تعین ہوتا ہے۔

49

کے نظریہ کامقدمہ بن گئی۔

"دومبروزو" بعض خصوصیات کو کسی کے جرائم پیشہ ہونے کی دلیل کے طور پر پیش کرتا ہے۔ ان خصوصیات میں گھو تگریا لے بال "آنکھوں کا ترچھا پن ' جبڑوں کا ٹیمڑھا ہونا' چبرے کا کرخت ہونا' ابروؤں کا کمانی دار ہونا' سرکا غیر معمولی طور پر بروا یا چھوٹا ہونا' کانوں کا برا ہونا' چبرے کا جسم کے ساتھ ناموزوں ہونا' پیشانی کا پچکا ہوا ہونا شامل ہیں۔ لومبروزو کے مطابق جس وقت کس شخص کے اندر ان صفات میں سے چند یا ایک پائی جائے تو قطعی طور پر اس کے جرائم پیشہ ہونے کا حکم لگایا جاسکتا ہے اور ان خصائص کو وہ "بیستی کے داغ" کا نام دیتا

المالي الدؤ أله المحالية الأله الإين أن أرام المالية والمالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

فرانسيى دانشور ۋاكٹر ''کارل'' کہتاہے۔

"لومبروزوجس" پیدائش مجرم" کا معقد ہے اس کا کوئی وجود نہیں۔
در حقیقت اکثر جرائم پیشہ افراد عام آدمیوں ہی کی مانند ہوتے ہیں اور
ان میں سے بعض غیر معمولی حد تک زبین ہوتے ہیں۔ اور یمی وجہ
ہے کہ سوشیالوجی کے ماہرین سے طے نہیں کرسکے ہیں کہ ان سے
زندانوں میں کیماسلوک کیا جائے۔ ایسے را بزن اور سرمایہ دار'جن
کے جرائم کی تفصیلات سے اخبارات و جرائد بھرے رہتے ہیں۔
نمایت زبین اور بسا او قات ظاہری حسن سے مالامال ہونے کے باوجود
اظات کی نعمت سے نمی دست ہوتے ہیں۔ للذا ہمارے درمیان ایسے
لوگوں کی کوئی کی نہیں کہ جن میں محض بعض نفیاتی تجلیات نمایاں
ہوتی ہیں۔ آج کی دنیا کی ہے بے اعتدالی اور "شقگی ہمارے زمانے کی

افراد کی صحبت اختیار کرنے کی وجہ سے اس حال کو پینچتے ہیں۔ پس اس قتم کی بیاریوں کی جلد تشخیص کرکے ان کی دواکرنی چاہئے۔

جرائم کو محض تختی اور دباؤ کے ذریعے جڑے ختم کرنا ممکن نہیں۔ مجرم کو سزا دینا ضروری ہے کیو نکہ بسرحال یہ اس کے کئے کا بدلہ ہے۔ نیز ساج میں توازن و عدالت کے قیام اور ساجی زندگی کو خطروں سے محفوظ رکھنے کے لئے بھی سزا ضروری ہے لیکن تناسزا دینا ہی کانی نہیں بلکہ اس سے زیادہ ضروری مجرموں کی از سرنو تربیت ہے۔ ناکہ انہیں راہ راست پر لگایا جاسکے اور قانون محکمی کی روح تمام افرادِ معاشرہ میں سرایت نہ کرجائے۔

#### کیاپیدائش مجرم بھی پائے جاتے ہیں؟

" لومبروزو" اور اس کے ہم خیال دانشوروں کے اس نظریہ کو کہ "مجرموں میں یہ صفت فطرتا پائی جاتی ہے" آج ماہرین اور اس فن کے صاحبِ فظر حضرات مسترد کر چکے ہیں۔

"الومبروزو" نے اطالوی فوج میں ڈاکٹر کی حیثیت سے خدمات انجام دیتے ہوئے یہ مشاہدہ کیا کہ اکثر مجرموں کو اپنے جم پر نقش و نگار گدوانے کی عادت ہوتی ہے۔۔۔۔ یہیں سے اس نے یہ نتیجہ اخذ کرلیا کہ عام لوگوں کی نبعت مجرموں کے بدن کم حماس ہوتے ہیں اور ان کی اخلاقی حس میں نقص کی وجہ بھی یمی ہے۔ اس کے بعد ایک راہزن کے ان غے آپریشن کے دوران وہ اس نتیج پر پہنچا کہ بعض پہلوؤں سے اس کا دماغ پست فطرت اور بدنام زمانہ افراد کے دماغوں سے مشابہ ہے۔ اور یمی بات "پوشیدہ موروثی صفات کے ظہور"

قدر اہمیت کا حال ہے کہ بلا مبالغہ کما جاسکتا ہے کہ اپنی خلقت کی ابتداء سے اب تک اور آئندہ بھی سعادت بشرکے لئے کوئی اختراع و اکتثاف اس سے زیادہ موثر و مفید نہیں۔ یعنی جس روز لوگ واقعاً اس حقیقت کو درک کرلیں گے اور جب معاشرہ اور اس کو چلانے والے اداروں کی بنیاد اس ملکہ حقیقت پر رکھ دی جائے گی تو انسانی ساج سے رنج و مصائب اور باہمی وشمنی و عداوت کا بردی حد تک خاتمہ ہوجائے گا۔ کیوں؟ اس لئے کہ جب یہ بات سب کے علم میں ہوگی کہ خود غرضی مد خوف عالبازی دھوکا وہی منافقت ب انصافی اور ایسے ہی دوسرے سینکروں معائب روحانی باریوں کا تیجہ بیں اور بالکل ای طرح قابل علاج ہیں جیسے نزلہ ' زکام ' مللے کا ورو اور برہضمی وغیرہ جیے جسمانی امراض ' تو ہم برے آدمیوں کو روحانی مریض سجھنے لگیں گے اور ای روز سے ہمیں دو قطعی اور مفید نتائج عاصل ہوں گے۔ ایک یہ کہ خود یہ مریض آج جنہیں "برے" نام سے بکارا جارہا ہے امید و آرزو کے ساتھ اینے علاج کی جانب متوجہ مول ك بس كے نتيجہ ميں يہ بھى اچھے اور صحت مند افراد ميں تبریل ہوجائیں گے۔ دوسرے یہ کہ عام لوگ انہیں بڑی نگاہ سے و یکنا چھوڑ دیں گے بلکہ ان سے ایک قابل رحم مریض کی ماند بر آؤ كريس ك- للذاب كينے كى ضرورت محسوس نيس ہوتى كه ان دو نظریات اور ان کے متائج میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ آج کی ترقی یافتہ اقوام کے اکثر مدارس میں یمال تک کہ وہاں کی جیلوں میں بھی

نمایاں خصوصیت ہے۔ اس کے باوجود کہ ہماری شمری زندگی مادی
آسائٹوں سے پُر ہے پھر بھی تعلیم و تربیت کے امور پر خطیر رقوم
صرف ہونے کے باوجود فکری و اخلاقی تربیت ممکن نہیں ہوبائی ہے۔
حی آج کے معاشروں میں موجود نمایاں افراد تک سے ظاہر ہونے
والی شعوری حرکات و سکنات ہم آہنگی اور قدرت سے خالی ہوتی
ہیں۔ ان کے اعمال پر بدی چھا چکی ہے اور اچھائیاں کمزور پر چکی ہیں
اور بھی بھی تو ان میں سے بعض اچھائیوں سے بیرے ہی سے محروم
ہیں۔

مفید ترین اور خوش بخت ترین افراد وہ بیں جن کی فکری اور اخلاقی سرگر میاں ایک دو سرے ہے ہم آبنگ اور ببنی براعتدال ہوں۔ جو چیزان لوگوں کی دو سروں پر فوقیت و بر تری کا سبب ہوتی ہے وہ ان کی سرگر میوں کی کیفیت اور ان کے تکامل کا معیار ہے۔
تعلیم و تربیت کے سلسلے میں ہماری مساعی کا اصل مقصد سے ہونا چاہئے کہ معاشرے کو اعلی صفات کے حال افراد فراہم کئے جائیں کیونکہ ایک عظیم و مشحکم تدین ان ہی افراد کے ہاتھوں وجود میں آسکتا ہے۔ "(انسان موجودِ ناشناختہ ص ۱۵۰)
عصرِ حاضر کا ایک ماہر نفسیات کھتا ہے کہ عصرِ حاضر کا ایک ماہر نفسیات کھتا ہے کہ تو بیات فلنفی و علمی طور پر ثابت ہو چکی ہے اور اس میں معمولی تردید کی مخوائش بھی نہیں رہی کہ (فطر تا) کوئی آدی بُرا نہیں تردید کی مخوائش بھی نہیں رہی کہ (فطر تا) کوئی آدی بُرا نہیں

ہوتا۔ محض بیار آدی پائے جاتے ہیں۔ اس مفہوم کو جان لینا اس

~

44

نظرے دیکھاجاتا ہے اور ابتداء ہی سے اسے فتیج اور بدنام صورت میں ظاہر کیا گیاہ۔

اخلاق کا کام محض کی قرار دے دیا گیا ہے کہ وہ ان سرکش صفات پر قابو پائے۔ یماں تک کہ بعض افراد کا عقیدہ ہے کہ اگر کہیں انسانی صفات میں یہ نقص 'ضعف اور انحطاط کے دیگر عوامل نہ پائے جائیں تو وہاں سرے سے اخلاق کا تصور ہی نہ ہوتا۔

بعض مہ بنین جو کی حد تک گری فکر کے حامل ہیں انسان کو اس حد

تک بست ظاہر کرنے کی ذمہ داری بیروانِ ندہب اور مومنانِ
متعقب پر ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی زیادہ سے
زیادہ عظمت ظاہر کرنے کے لئے انسان کامقام حدسے زیادہ گرادیتے
ہیں۔ انصاف کی بات ہے کہ ان کا یہ کمنا ایک حد تک درست ہے
کیونکہ اس میں کوئی شک نہیں کہ دیندار لوگ کفار اور بے دین افراد
سے زیادہ انسان کو بڑی نظرسے دیکھتے ہیں۔ حالا نکہ ان کی ہے بدینی
مناسب نہیں۔ کیونکہ اگر آدمی اس حد تک بڑا ہے تو کس طرح وہ
خود بے دعوے کے مطابق اپنا تزکیہ رنفس کرتے ہیں اور دو سروں کو
وعظ و نصیحت کرتے ہیں۔ "(اخلاق و شخصبت۔ ص ۲۵)

پغیراسلام کاارشاد ہے۔

"كل مولود يولد على الفطرة حتى يكون ابواه

یمی اصول لاگو ہے اور رفتہ رفتہ یمی رویہ اختیار کیا جارہا ہے اور اس
سے نمایت مفید نتائج حل ہورہے ہیں۔ انسان دوست مصنفین کا
فرض ہے کہ وہ غیر معمولی حد تک مفید ان حقائق کو زیادہ سے زیادہ
منظرِعام پر لائیں تاکہ پوری دنیا ان سے استفادہ کرسکے۔"
منظرِعام پر لائیں تاکہ پوری دنیا ان سے استفادہ کرسکے۔"
(روانکاوی -ص ک)

یہ علمی و فلسفی نظریہ جے آج کی سائنسی دنیا کی ایجاد قرار دیا جارہا ہے چودہ سوسال قبل اسلامی متون و مصادر میں پیش کیا جاچکا ہے۔ قرآنِ کریم منافقین کو ان کے نفاق' دو رخی' کینہ توزی اور ایذا رسانی کی صفات کے سبب" بیمار" قرار دیتے ہوئے فرما تا ہے۔

"فىقلوبهممرض" كالمالية كالمالية كالمالية

''ان کے ولوں میں ایک طرح کی بیاری پائی جاتی ہے۔"

(سورهٔ لِقَره ۲- آیت ۱۰)

بعض ماہرینِ اخلاق اور مذاہبِ باطن کے پیروکار انسان کو ناپاک و آلودہ وجود کے بطور متعارف کرواتے ہیں۔

"جان ديوئ کمتا ہے۔

"ایک مشہور ضرب المثل ہے کہ کتے کو پہلے بدنام کرو پھراسے مار ڈالو تو کوئی اعتراض شیں کرے گا۔ اخلاقیون انسانی صفات کو اس مائند بدنام کرکے مسلسل ملامت کا نشانہ بنا رہے ہیں اور کوئی ان پر اعتراض شیں کرتا۔ اگر آپ انسانی اخلاق کی تاریخ کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ انسانی صفات کو ہمیشہ شک و ترود اور بداعتادی کی

يهو دانه او ينصر انه" حرور المالك المالك المالك

" ہر نومولود پاک و بے آلائش فطرت کے ساتھ پیدا ہو تا ہے اور اِس پر اُس وقت تک باقی رہتا ہے جب تک اُس کے والدین اُسے یمودی یا نصرانی نہ بنادیں۔" (بحار الانوارج۲ص۸۷)

حفرت على عليه اللام الني فرزند عن فرات بين كر-"و انما قلب الحدث كالارض الخاليه ما القى فيها من شئى قبلته فبادر تك بالادب قبل ال يقسو قلبك و يشتغل لبك"

"جوان آدی کادل الیی زمین کی مانند ہے جس پر کچھ کاشت نہ ہوا ہو جو نیج بھی اس میں ڈالا جائے گاوہ اسے قبول کرے گی۔ اے میرے بیٹے! میں نے تہماری تربیت کے لئے تہماری کم سنی ہی میں اقدام کیا' قبل اس کے کہ تہمارا نقش پذر قلب سخت ہوجائے اور اس سے پہلے کہ تہماری عقل مختلف مسائل میں الجھ جائے۔"

(نبج البلاغه فيض ص ٩٣)

کوئی مخص فطری طور پر مجرم نہیں ہو تا بلکہ اس کے برعکس ہر انسان کے وجود میں ایسی قوتیں پوشیدہ ہوتی ہیں جو اسے مسلسل نیکی کی جانب ماکل کرتی ہیں اور جوں ہی انسان اپنی فطری روش سے منحرف ہونے لگتا ہے تو یہ قوتیں اسے سرزنش کرتی ہیں اور اسے راو راست پر لانے کی کوشش کرتی ہیں۔ فلاسفہ کی اصطلاح میں ہر طبیعت جب کج روی میں مبتلا ہوتی ہے تو اس میں اپنے طبیعی حالات کی طرف لوٹے کار جحان و میلان پیدا ہوجا تا ہے۔

نمایت قدیم زمانے ہی ہے بعض فلاسفہ کا یہ نظریہ رہا ہے کہ عقلِ نظری انسان میں موجود اعلیٰ ترین طاقت ہے۔ اگر چہ اس طاقت کے ادراک کا پیانہ محدود ہوتا ہے اور اس کے اجراء کی ضانت غیر معمولی طور پر زیادہ نہیں۔ منصفانہ فیصلے کرنے 'مجرموں کو سرزنش کرنے اور سعادت آفرین اوامر کے صدور جیسے معاملات میں عقلِ نظری ناقص ثابت ہوتی ہے اور اس بناء پر انسان میں ایک ایسی مستقل طاقت کی ضرورت محسوس ہوتی ہے جو تمام نیکیوں' فداکاریوں اور راہ کمال کی جانب کوششوں کا سرچشمہ ہو۔ تاکہ انسانی اخلاق کو سنوار اجاسکے۔

قرآنِ مجید کا اعلان ہے کہ ایمان کی جانب میلان و رغبت اور گناہ و سرکشی سے نفرت و کراہت کے جذبات انسانی سرشت میں رکھے گئے ہیں اور نہ صرف ید که انسانی طینت میں سرچشمہرمتی پر عقیدہ اور حس خداشناس وولیت کی گئی ہے بلکہ انسانی قلب کو خوبیوں سے بھی آراستہ کیا گیاہ و اسے گناہ و عصیان سے پر ہیزو برایت کے فطری ہونے کی بھی یاد دہانی فرمائی ہے۔ یمال تک کہ روح انسان خور بخور فضائل وعمرہ خصائل کی جانب برھنے لگتی ہے۔ "ولكن الله حبب اليكم الايمان و زينه في قلوبكموكر اليكمالكفر والفسوق والعصيان" "الله نے تمهارے لئے ایمان کو محبوب بنادیا ہے اور اسے تمهارے ولول میں آراستہ کردیا ہے اور کفر، فتق اور معصیت کو تمہارے لئے ناپندیده قرار دے دیا ہے۔"(سورہ جرات ۲۹ آیت) خواجہ شیرازی کے بقول \_

معاشرہ پر ہوسکتا ہے اس کا اطلاق فرد پر بھی ہوسکتا ہے۔" (در تربیت -ص۲۵)

روسو (Jean Jacques Rousseau) کتا ہے کہ۔

"ایک ایبا نوجوان جس کی پرورش ایک اچھے اور پاکیزہ ماحول میں

ہوئی ہو وہ فطر تا نرم و نازک احساسات اور پہندیدہ صفات کی جانب
مائل ہو تا ہے۔ اس کا قلب اپ ہم نوعوں کے دکھ درد پر رقت بار

ہوجاتا ہے' اپنے دوست احباب میل و ملاقات پہ خوشی و مسرت

کا اظہار کرتا ہے اور کی صورت اس بات پر آمادہ نہیں ہو تاکہ اس

کے ہاتھوں دو سروں کو دکھ بہنچ۔ ممکن ہے بھی اسے غصر آجائے

لیکن سے غصہ جلد ہی شمنڈ ا ہوجاتا ہے اور وہ فوراً اس کی تلانی کی

جانب متوجہ ہوجاتا ہے۔ جیسے اپنی غلطیوں کی تلافی میں سرگری دکھاتا

ہوبالکل اس طرح دو سروں کی غلطیوں کو معاف کرنے میں تاخیر

نہیں کرتا۔

اوجوانی انتقام و نفرت کا دور نہیں' بلکہ ہدردی' عفو و درگزر اور سخاوت کا زمانہ ہے۔ ہاں میں اس بات کی تاکید کرتا ہوں اور مجھے لیقین ہے کہ تجربہ بھی اس لی تائید کرے گاکہ کوئی بچہ پیدائش طور پر شرو فساد لے کرپیدا نہیں ہو آ۔ اگر ہیں سال کی عمر تک اس کی اپنی پاک فطرت محفوظ رہے تو وہ بہترین' سب سے زیادہ تخی' محبوب ترین اور سب سے زیادہ مریان انسان ثابت ہوگا۔

یقینا ایس باتیں آج تک آپ سے کس نے نہیں کی ہوں گی۔ یہ یقینا ایس باتیں آج تک آپ سے کس نے نہیں کی ہوں گی۔ یہ

این همه مهر و وفان که میان من و توست باخود آوردم از آنجانه به خود بر بستم (میرے اور تیرے درمیان یہ جو اس قدر مهرو وفا ہے یہ یہاں تک خود بخود پنچی ہے۔ میں نے اس سلسلہ میں خود کچھ نہیں کیا۔) "برٹرینڈر سل" کہتا ہے کہ۔

"قدیم خیال یہ تھا کہ بنیادی طور پر فضیلت دے پر بنی ہے اور یہ فرض کیا جا تا تھا کہ ہمارا وجود خواہشات بدسے لبریز ہے، ور ہم اس کی ایک مجرد (غیرمادی و غیر مرکب) طاقت یعنی ارادے کے ذریعہ گرانی کرتے رہتے ہیں۔ اور ظاہراً ان بری خواہشات کو جڑ سے ختم کرنا ناممکن نظر آیا تھا اور محض ان کی گرانی کئے جانا ہی ممکن معلوم ہو تا تھا۔

یہ بالکل مجرم اور سپاہی کا سا حال محسوس ہو تا تھا۔ کسی کے تصوّر میں بھی یہ بات نہ آتی تھی کہ معاشرہ مجرموں ہے خالی ہوسکتا ہے۔ النذا ان حالات میں بہترین کام جو ممکن تھاوہ یہ کہ امن و امان کے قیام کے لئے زیادہ سے زیادہ طاقیس سرگرم عمل رہیں تاکہ لوگ ار تکاب جرم سے خوف کھائیں اور استنائی صورت میں اگر جرم عمل میں آئے بھی تو اس کا مر تکب فوراً گرفتار ہو کر سزا کا سامنا کرے۔ لیکن مجرموں کے متعلق جدید نفسیاتی ماہرین نے اس نظریہ پر قناعت نہ کی' ان کا عقیدہ ہے کہ اکثر مواقع پر مناسب تربیت کے ذریعہ جرائم کے بڑھتے ہوئے رجمان کو روکا جاسکتا ہے اور جس چیز کا اطلاق جرائم کے بڑھتے ہوئے رجمان کو روکا جاسکتا ہے اور جس چیز کا اطلاق

ر کھتا ہے کہ تیز ر فاری کے ساتھ کمال کی جانب سفر جاری رکھ سکے۔
البتہ یہ بات پیشِ نظرر ہنی چاہئے کہ جس طرح ایک ہی ماحول میں نشوونما
پانے والے پودے کیسال نہیں ہوتے اس طرح ایک ہی ماحول میں رہنے والے
افراد کے دماغی خلئے مختلف اثرات کے حامل ہوتے ہیں۔ ہر فرد ان مخصوص
دماغی خلیوں کا حامل ہوتا ہے جو مور د فی طور پر اے ملتے ہیں۔

ونیا کے کی فرد کے دہافی خلیات اور مخصوص تر تیب یکسال نمیں ہوتی۔
فزیالوجی (Physiology) کے مطابق یہ اختلاف کمل طور پر محسوس کیا
جاسکتا ہے۔ جس طرح ہاحول کا اثر ہرپودے کے نیج پر مختلف ہوتا ہے اس طرح
ہرانسان کے دہاغ میں موجود خلیوں پر زندگ کے ہاحول کا ایک خاص اور جداگانہ
اثر ہوتا ہے۔ اس لئے ہر آدمی کی شخصیت دو سرے سے مختلف ہوتی ہے۔ ہر
آدمی ایک مخصوص مزاج رکھتا ہے۔ یہاں تک کہ ایک ہی ماں باب کی اولاد کو
مشترک ماحول اور ایک ہی نسل سے تعلق کی بنا پر اصولی طور پر بظاہر ایک ہی
مشترک ماحول اور ایک ہی نسل سے تعلق کی بنا پر اصولی طور پر بظاہر ایک ہی
مشترک ماحول اور ایک ہی نسل سے تعلق کی بنا پر اصولی طور پر بظاہر ایک ہی
مشترک ماحول اور ایک ہی نسل سے تعلق کی بنا پر اصولی طور پر بظاہر ایک ہی
مشترک ماحول اور ایک ہی نسل سے تعلق کی بنا پر اصولی طور پر بظاہر ایک ہی

انبیاء اللی کی دعوت کی بنیاد فطرت توحید اور فطرت اخلاق ہی پر تکیہ کرتی ہے۔ یہ فطری اصول عقل کی مدو سے انسانی تربیت کی بنیادوں کی تشکیل کرتے ہیں۔ اپنی دعوت کی تبلیغ اور دینِ اللی کی ترویج کے سلسلہ میں پیغیرانِ خدا کا سب سے بردا کام انسانی فطرت کو بیدار کرنا تھا۔

ممکن ہے گوناگوں عوامل کی وجہ سے بعض افراد کی فطرت کچھ دریہ سے بیدار ہو لیکن حقیقت بہ ہے کہ انسان کی فطرت ختم اور نیست و نابود نہیں فلیفوں کا قصور نہیں ہے۔ انہوں نے اپنے مکتبِ فکر کے مطابق پرورش پائی ہے اور دنیا کو اس طرح فساد کے ہمراہ دیکھا ہے اس لئے یہ کیونکر اس کے برخلاف سوچ کتے ہیں۔"

(اميل Emile (روسو كامشهور ناول) - ص ٢٩)

"والذوامرس" بھی یہ لکھتا ہے کہ۔
"یہ فضائل ایک طاقتور روح میں پائے جاتے ہیں اور وہ ان تمام پر محیط ہوتی ہے۔ موبی ہے۔
محیط ہوتی ہے۔ روحِ پاکیزگ عدالت اور نیکی کی خواہاں ہوتی ہے۔
لیکن خود ان سب سے برتر و بالاتر ہے۔ لنذا اگر ہم روح کی سرشت کو نظر انداز کرکے اس کے فرائض کی تبلیغ کریں (جو انسانی فضائل ہیں) تو یہ گویا ایک طرح کا تزل اور جلد بازی کامظامرہ ہوگا۔
ایک نومولود میں طبیعی طور پر تمام فضائل پائے جاتے ہیں۔ ان فضائل کے حصول کے لئے اسے مشقتوں اور آزمائشوں سے نہیں فضائل کے حصول کے لئے اسے مشقتوں اور آزمائشوں سے نہیں گرزنا پڑتا۔ انسان کے دل سے بات کرکے دیکھئے آپ دیکھیں گے کہ وہ کے کہ صاحب فضیلت ہوجائے گا۔" (فلفہ اجتماعی۔ ص ۳۵۰)

بنابرای اسلام اور آج کے حقیقت بین دانشوروں کے نظریہ کے مطابق
انسان پاکیزہ فطرت اور صحح و سالم روح کے ساتھ دنیا میں قدم رکھتا ہے اور اس
کے اندر پائے جانے والے نقائص عارضی اور غیر اصلی ہوتے ہیں۔ طبیعی
راہوں سے ہٹ جانا یا فطری میلانات کا منحرف ہوجانا 'نہ صرف روحانی
بیاریوں کا سبب بنتا ہے بلکہ روح کی پاکیزہ راہ کے راستے میں رکاوٹیں بھی کھڑی
کردیتا ہے۔ وگرنہ انسان اپنے حقیقی تمایلات کے مطابق اس بات کی صلاحیت

نظر آ آ ہے لیکن اپی مناسبت سے 'مناسب انداز سے 'مناسب وقت پر 'مناسب وجہ سے اور مناسب طریقہ سے ایسا کرنا نہ تو ہر کس و ناکس کے بس کی بات ہے اور نہ ہی ذاتا آسان ہے۔ اس لئے نیکی کمیاب اور قابل تعریف ہے۔

حدّ اعتدال کو پالینے کے خواہش مند مخص کو سب سے پہلے ایس چیزوں سے برہیز کرنا چاہے جو اس کی فطرت سے تضاد رکھتی ہوں۔ جیے کہ کالیسونے نفیحت کرتے ہوئے کما تھاکہ "کثتی کو جھاگ اڑاتی ہوئی زوردار موجول سے دور رکھو۔" پی جمیں بھی سب سے پہلے ان ہی امور پر توجہ دینی چاہئے جن کی جانب ہم باآسانی مائل ہو کتے ہیں۔ ہم کو چاہے کہ فطرت میں جو خرالی پیدا ہو گئے ہے اس کے برعکس صفات کو اپنائمیں اور اس وقت تک انہیں اپنائے رکھیں جب تک خرالی بوری طرح دور نہ ہوجائے اور ہم واپس مد اعتدال میں نہ آجائیں۔ ایک خمیدہ لکڑی کو سیدھاکرنے کا یمی طریقہ ہے کہ اسے مخالف ست میں موڑا جائے یماں تک کہ وہ سیدھی ہوجائے۔ ہمیں جائے کہ لذّتوں اور لذّت بخش چیزوں سے ہر ممکن پر ہیز کریں' احتیاط کریں اس لئے کہ ایک چیزوں کے بارے میں ہم عام طور پر غیر جانب دار ہو کر فیصلہ نہیں کر سکتے۔ اگر ہم لذَّتوں سے دوری اختیار کریں گے تو ہماری گراہی کا اخمال کم ہوگا۔ یمی وہ طریقہ ہے جس کے بل بوُتے پر ہم حدّ اعتدال کو بمتر طور بر اپنا سکتے ہیں۔" (فلفداجماع -ص٢٥-٨٨)

ہوتی۔ طویل تاریخ میں متعدد رکادلوں اور موانع کے باوجود فطرت کی بنیادیں استوار و پائیدار رہیں اور ہم کمد سکتے ہیں کہ فطرت کی راہ سے انحراف میں فطرت و طبیعت کا کوئی دخل نہیں ہو آ۔

ہمارے لئے یہ بات بہت اہمیت کی حال ہے کہ ہم فطرت کا سمارا لے کر
اپنی تربیت اور تزکیہ رنفس کر بحتے ہیں۔ البتہ ہمیں یہ فراموش نہیں کرنا چاہئے
کہ ہمارے اندر موجود منہ زور خواہشات اپنے زور اور دباؤے فطری قوت کو
کرور کرتی رہتی ہیں۔ اگر ہم ان توانا یُوں کو اعتدال کے ساتھ بروے کار نہ
لائمیں توہم خود ان کی تنکہ رُوی اور شدّت کا شکار ہوجائیں گے جس کے نیتیج میں
ہماری فطری قوت رفتہ رفتہ کمزور پڑنے لگے گی۔ یماں تک کہ ایک موقع ایسا
ماری فطری قوت رفتہ رفتہ کمزور پڑنے لگے گی۔ یماں تک کہ ایک موقع ایسا
مادت سے فائدہ اٹھانے کے قابل نہ رہیں گے۔
طاقت سے فائدہ اٹھانے کے قابل نہ رہیں گے۔

احساس وعمل میں تعادل و توازن پیدا کرنے کے لئے نقط ماعتدال کو جانے
اور مسلسل قربانی و ریاضت کی ضرورت ہے۔ چنانچہ ارسطو کہتا ہے۔
"فضیلت دو رزیلتوں کے در میان واقع ہوتی ہے۔ ایک افراط اور
دو سری تفریط اور اس کی علّت یمی ہے کہ فضیلت حدّ اوسط کا ہاتھ
آجانا ہے خواہ بات جذبات کی ہویا افعال کی۔ للذا نیک ہوجانا آسان
کام نہیں۔ کیونکہ ہر چیز کی حدّ اوسط کو پالینا آسان کام نہیں۔ بالکل
اس طرح جیے کسی دائرہ کا مرکز معلوم کرنا ہر کسی کے بس کی بات
نہیں صرف وہی شخص اس مرکز کو تلاش کرسکتا ہے جو اس فن سے
واقف ہو۔ غصّہ کرنا اور پیہ خرج کرنا اگرچہ بظاہر ہر کسی کو آسان

ہماری زندگی کا سب سے اہم ہدف روح کی پرورش اور اسے منزلِ کمال تک پہنچانا ہونا چاہئے۔ قلب و عقل کے دریچوں کو نیکی و راستی اور مہرو محبت کے قبول کرنے کے لئے کھولنا ہمارے فرائض میں سے ہے۔ یمی چیزیں ہمارے قلب کو منور کرنے اور جِلا بخشنے کا سبب اور خالقِ کا نتات کو ہم سے راضی کرنے کاذر لیعہ بنیں گی۔

اکثر لوگ زندگی کی آسائٹوں ہے متمتع ہونے کے گئے آدی ذرائع کے حصول کی غرض ہے سخت محنت و جدوجہد کرتے ہیں اور مرتے دم تک زخمتیں اللہ تھا۔ حتیٰ بھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ جن آسائٹوں کے حصول کے لئے سرگرداں ہوتے ہیں خود انہیں بھی اپنے اوپر حرام کر لیتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ یہ خوش بختی تک پہنچنے کا وسیلہ ہے۔ جب کہ یہ ایک غلط طرز تھر ہے اور ان کی ناکای کی ایک وجہ یہ بھی ہے۔

ان لوگوں کو جان لینا چاہئے کہ انہوں نے اپنا راستہ گم کردیا ہے اور وہ معادت و کامرانی کے جادے سے بھٹک گئے ہیں۔

جلد ختم ہوجانے والی مادی لذتوں اور بے حساب مال و دولت حاصل کرلینے کے باوجود کوئی مطمئن' آسودہ اور خلل از اضطراب زندگی نہیں گزار سکتا۔ اس طرزِ عمل کے ذریعہ انسانی حیات نمو نہیں پاسکتی اور پھل پھول نہیں عتی بلکہ اس کے برعکس انتہائی سرعت کے ساتھ پڑ مُردگی اور نابودی کا شکار ہوجائے گی۔

جو مخص خوش بختی کو ان لذّتوں میں تلاش کرتا ہے اسے پریشانی و اضطراب کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ ہمارے وجود میں ہر لمحہ سراٹھانے والی

خانما برباد خواہ شات اور بچکانہ رجمانات کو اگر عقل و متانت کی زنجروں میں جکڑ نہ ویا جائے تو ہاری روح پر حلوی ہوجائیں گے اور جمیں اپنا اسر دغلام بنالیں گے اس کے بر عکس جوں جوں جم اپنی ہوس آلود خواہشات کو کم کریں گے اس قدر سعادت و خوش بختی ہے قریب ہوتے چلے جائیں گے۔ مختمر یہ کہ بدیختیاں 'رنج و مصائب اور وہ تمام چیزیں جو زندگی کے افق کو تاریک کردیتی ہیں۔ معارے وجود پر ہواد ہوس کے تبلط کا نتیجہ ہیں۔

#### قیداور آزادی

یمال قیدیا آزادی کی برتری کامسکلہ زیرِ بحث نہیں بلکہ مسکلہ یہ ہے کہ وو مسلم فیدیا آزادی کی برتری کامسکلہ زیرِ بحث نہیں بلکہ مسلم یہ ہے کہ وو مسلم کی قیدوں میں سے کس فتم کی قید کو ترجع دی جائے۔ بالفاظ ویگر یمال ایک بلڑے میں قید اور ایک میں آزادی نہیں بلکہ موضوع "آزادی سے آزادی کا موازنہ" ہے۔

انسان صاحب اختیار ہے 'وہ چاہ تو انسانوں جیسی آزادی کا انتخاب کرے اور چاہ تو جانوروں کی می آزادی فتی کرے۔ انسان عقیدے ' اخلاق اور فضیلت کا پابت ہوتا ہے اس کے برخلاف حیوان نا ختم ہونے والے غرائز و شموات کا اسرے مخض نفسانی خواہشات کی آواز پر لبیک کہتا ہے اور پلا سوچ شموات کا اسرے محجے ان کا مطبع ہوجاتا ہے اس نے آزادی حاصل کرلی ہے۔ لینی اس نے انسانی ضوابط کی پابندیوں سے باہر قدم نکال لئے ہیں اور انسانیت ' اخلاق اور فرہ ہوگیا ہے۔ اس نے نفس کے فریب سے مقابلے کی قوت کھودی ہے اور خواہشات نفس کی قوتوں کے سامنے کھنے نیک دیئے ہیں۔

روى بازر كے؟ معاشرہ کو بگاڑ سے محفوظ رکھنے اور جرائم و مظالم کے پھیلاؤ کو کم سے کم كرنے كے لئے سب سے اہم چزلوگوں ميں احماس ذمد دارى كاپيداكرنا ب-اور احساس ذمہ داری کا سرچشمہ ایمان ہے۔ ایمان ہی انسان کے افکار وعمل کو قابو میں رکھنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ اسلام لوگوں کے دلوں میں خدا پر ایمان پداکرے اور اجماعی و اقتصادی زندگی کی اصلاح کرے جرائم و بے اعتد الیوں کی روک تھام کرتا ہے اور اس ملطے میں بھرین طریقہ کار کا حامل ہے۔ یہ ایک طرف تو نیک عمل انجام دینے والوں کو بمترین جزاکی نوید ساتا ہے اور دوسری طرف ان لوگوں کو جو خواہشات نفس کی زہر اثر آلودگیوں کا شکار ہوجائیں عذاب کی خرویتا ہے۔ اسلام کا یمی طریقہ اس بات کا سبب بنا ہے کہ لوگ نمایت ذوق و شوق سے اخلاقی کمالات کے حصول کی جانب برھتے ہیں اور سراو عذاب كے ذر سے فتيح صفات اختيار كرنے سے باز رہتے ہيں۔

#### عارت اور اس کے مثبت و منفی اثر ات

خودعادے کے مثبت اور منفی پہلو انسانی ترقی و کمال اور اس طرح اس کے انحراف و انحطاط میں بنیادی کردار اداکرتے ہیں۔ تاریخ شاہر ہے کہ قوموں اور انسانی معاشروں کی قسمت بنانے یا بگاڑنے کے سلط میں عادت نے اہم اور موثر كردار اداكيا ي-

ناگوار حوادث كاسامناكرنے كے لئے مضبوط قوت ارادى كى فراہى اور ان سے محفوظ رہنا اور انہیں ناکام بنانا و وحانی عادت کا مثبت پہلو ہے۔ اس کے یہ فریبی منطق لینی غررزی خواہشات کو جامہ رعمل پہنانے کے لئے تمام قبود ے آزاد ہوجانے کی منطق عقیقی منطق نہیں۔ انسان اس بناء پر بے سوچ سمجے این ستی کی نفی کررہا ہے اور این وجود کے فلف سے منحرف ہورہا ہے اور اس کامستقبل بھینی نابودی و زوال سے دو چار ہوچکا ہے۔

لیکن ایبا مخض جس نے خدا کے ساتھ مضبوط عمد و پیل باندھا ہے اور زندگی بھراس کو توڑنے کا تصور بھی نہیں کر تا تو وہ اپنی صلاحیتوں اور طاقتوں کو ایک عزم راسخ اور قلب قوی کے ساتھ مناسب راہ پر کام میں لا تا ہے۔ جول جول اس کے ایمان میں پختگی پیدا ہوتی ہے ویے ویے وہ اپنے عمد و پیان کا پکا ہو تا چلا جاتا ہے۔ ایسا شخص حقیقی معنوں میں خود کو اپنی خواہشات اور ہوس سے آزاد محسوس کرتا ہے۔ لینی وہ ہوا و ہوس کے دباو اور ان کے جاذبہ و کشش کے مام مرتبلیم فم کرنے سے آزاد ہے۔

جب انسان یہ چاہتا ہے کہ اپن شرافت مندانہ جمد و کاوش کو آزادی کے حصول کے لئے کام میں لائے یہاں تک کہ کا تات کی ایک فعال قوت بن جائے اور جادؤ کمال پر چلتے ہوئے ایک ایس منزل پر جانسیے جو اس کے شایان شان ہو تو وہ کی صورت بھی ایس منطق قبول نہیں کر تاجو اس کے حقیقی مقام کے ساتھ

ذہبی احکام کے ایک اہم حصر کا تعلق خواہشات نفس پر کثرول انسیں حر اعتدال میں رکھنے اور ایک اعلیٰ روح کی پرورش کرنے سے ہے۔ ایک دیندار مخص کے دل میں موجزن ایمان کی قوت کے سوا وہ کونی قوت ہے جو خواہشات کو اعتدال میں رکھے اور اپنے معنوی اثرات کے زور پر انسان کو کج

ر عکس منفی عاوات نمایت ضرر رسان اور وسیع و ناقابلِ علاقی تفسانات کا موجب ہیں۔ اِس عاوت جس طرح مصائب و مشکلات کو برداشت کرنے اور ان کے منفی اثرات کو زائل کرنے کے علیے ہیں اہم کردار اواکرتی ہے ای طرح روح کے مثبت 'مفید اور مسلم اثرات کو نابود کرنے میں بھی اس کی کار فرمائیوں کار فل ہو تا ہے۔

منفی عادت حقیقی اقدار' ماری و معنوی کائنات کے بہت ہے اصول و قوانین اور مفید و رہنما نکات کو درک کرنے میں مانع ہے۔ اس عادت کے زیر اثر انسان حقائق کا بصیرت کے ساتھ مشاہدہ نہیں کرسکتا اور ان کی اہمیت کا احساس نہیں کریا تا۔

اس مسلم کی وضاحت کے لئے کی لمبی چوڑی بحث اور زبردست علمی تحقیق کی ضرورت نہیں۔ انسان صدیوں سے فطرت کے جو چرت انگیز قوانین اور اہم ترین مظاہرانی لگی بندی عادت پر چلتے رہنے کی وجہ سے دریافت نہیں کہا تھا انہیں اکثر او قات صرف ایک لحمہ کے لئے اپنی عادت کے بر خلاف غور و فکر کرنے کی بناء پر دریافت کرنے میں کامیاب ہوا۔ جس کے نتیجہ میں انسانیت پر ترقی و پیش رفت کی نئی نی راہیں کھلیں۔

ممکن ہے جمعی علم بھی روحانی موانع کی صف میں شامل ہوجائے اور اپنی قدر و قیت سے ہاتھ دھو بیٹے اور اپنے اثرات کے لحاظ سے جمالت ہی کی مساوی سطح پر آجائے۔ اس لئے کہ منفی عادت کردار میں انحراف کا باعث ہوتی ہے اور محل کے مرحلہ میں علم ہے اور روحانی اثرات کی بیٹرفت روک دیتی ہے۔ اور عمل کے مرحلہ میں علم کے اجراء کی ضائت کے اثر کو زائل کردیتی ہے۔ اس لئے بہت سے ایے واتا

لحتے ہیں جو اپنی کی پوشیدہ خود علوت کے اسررجتے ہیں اور ان کاعلم و دائش ان کے کوار و عمل میں نمیں جھلکا اور نہ جی وہ اے ود سروں کی اصلاح اور بہبور کے لئے استعمال میں الباتے ہیں اور نہ جی ایے عوائل کی دوک تھام کرتے نظر آتے ہیں جن کے ضررے وہ بخوبی آگاہ ہیں۔ اس تاریکی اور غفلت کا سب وہ نفیاتی علوت ہے جو عمل و دائش کے خلاف نیرد آزما ہونے کے نتیجے میں ان کے اندر پیدا ہوگئ ہے اور جو انسان کو روحانی کمال کی منزلیں ملے کرنے سے بازر کھے کاموجب ہے۔

بت سے ماہرین اور طبیب اس کے باوجود کہ انموں نے اپنے اپنے اپنے مجبوں میں کاربائے نملیاں انجام دیے ہیں لیکن معنوی قوتوں کے لحاظ سے ان کا علم بے اثر رہا اور مقام عمل پر ان کے اعمال کی اصلاح کے میدان میں یہ علم اجراء سے محروم رہا۔

اسلای نظر نظرے تمام فعیلتوں کا انحصار علم پر نہیں ہے بلکہ علم و وائش معرفت کی بنیاد ہے علم کمال اور روحانی ارتفاء کا ایک وسیلہ ہے 'کیونکہ یہ فیر فعالی اور صاحت فعیلت مراحل کمال اور اس کے معرفتی مراتب کے بغیراز خود اس بات پر قاور نہیں کہ روحانی میدان میں موثر و فعال حالت اپنا لے قرآن کرتے بے کردار و لٹاؤں پر ان الفاظش نقید کرتا ہے کہ۔
"یا ایھا الذین احمنوا لم تقولون مالا تفعلون کبر مقتاعنداللمان تقولو امالا تفعلون گبر مقتاعنداللمان تقولو امالا تفعلون "اے الل ایمان! آخر وہ بات کول کہتے ہو جس پر خود عمل نہیں کرتے ہو۔ اللہ کے نزدیک یہ بخت ناراضگی کا سب ہے کہ تم وہ کمو

تفکر کے ذریعہ غیر فعال علم فعال علم میں تبدیل ہوجاتا ہے اور موثر مفاہیم و معانی کی صورت میں اسے حیاتِ نو ملتی ہے اور اس طرح اس کے اثر ات نمایت بردھ جاتے ہیں۔

ناپندیده صفات یا نمایاں اخلاقی خوبیاں جو مسلسل مشق و ریاضت کے بعد انسان کے باطن میں جڑ پکڑتی ہیں' اکشابی ہونے کے باوجود ذاتی و طبیعی صفات کی مانند پُر نفوذ ہیں۔ جب یہ مصنوعی عادات مستقل اور خابت خاتی و خو کا روپ دھارلیتی ہیں تو رفتہ رفتہ انسان کو اپنی راہ پر لے آتی ہیں۔ حضرت امام حسن عمری علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔ "در دالمعتاد عن عادته کائمعجز "
در دالمعتاد عن عادت ترک کروادینا مجزہ کی مانند ہے۔ "
در کسی سے اس کی عادت ترک کروادینا مجزہ کی مانند ہے۔ "

"مان" اپنی کتاب اصول نفیات میں لکھتا ہے کہ۔

"ایس عادات ہو کی وجہ سے پیدا ہوگئ ہوں ممکن ہے اس وجہ کے
ختم ہوجانے کے بعد بھی ہاتی رہیں۔ اس موقع پر کمنا چاہئے کہ عادت

اپنے مخرک کی صورت میں ڈھل گئی ہے۔ اس بات کو ایک طرح کی
خود مختاری کما جاتا ہے۔ ان مواقع پر بجائے یہ کہ عادات انسانی
احتیاجات اور رجانات کے تابع ہوجائیں 'ان سے جدا ہوکر ایک
طرح کی خود مختاری عاصل کرلیتی ہیں۔

اپنی ضروریات کی جمیل کے لئے ہم کچھ خاص راستے اختیار کرنا سکھتے

ہیں۔

ہی ضروریات کی جمیل کے لئے ہم کچھ خاص راستے اختیار کرنا سکھتے
ہیں۔

ہیں۔ ممکن ہے یہ خاص راہیں ہمارے اندر اس قدر پختہ ہوجائس کہ

جس يرعمل نبين كرتے ہو-"(سورة صف ۲۱- آيت ٢-٣) اسلام بُری عادتوں میں مبتلا ہونے کے اختال سے بھی محفوظ رہنے کی خاطر ہر موقع پر غور و فکر اور عقل کے استعال پر زور دیتا ہے۔ غور و فکر کے نتیج میں مری عادتوں کے خلاف ڈٹ جانے کی طاقت بوس جاتی ہے اور آدی میں عابت قدمی پیدا ہوتی ہے۔ انسان غور و فکر کے باعث بڑی عادتوں کے منفی اثرات سے آگاہ ہوجاتا ہے جس کے نتیج میں اس کی بصیرت میں اضافہ ہوتا ہے اور بیہ غور و فکر ارادے کو قوی کرنے کے سلطے میں ایک موثر عامل ثابت ہو آہے۔ دنیا میں نظر آنے والے طرح طرح کے انحرافات صبحے و منطقی طرزِ تفکر 🚅 روگردانی کا نتیجہ ہیں۔ لوگوں کے راہ راست سے بھٹک جانے اور گراہی و صلالت کی راہوں پر گامزن ہوجانے کا بنیادی سبب غور و فکر سے پہلوتھی اور اس ملسلے میں سل انگاری ہے۔ یمیں سے ہمیں یہ معلوم ہوتا ہے کہ اسلام نے تنائی میں غور و فکر کرنے کو عبادت سے کیوں تعبیر کیا ہے۔ یمال تک کہ ایک ساعت صحح غور و فکر کوستر سال کی عبادات پر ترجیح دی ہے۔ یہ طرز تفکر غفلت و جمالت کی جروں کو کاٹ دینے کے سلطے میں بنیادی عامل ہے ادی کی روح اور حق و حقیقت کے در میان پڑے ہوئے پردوں کو ہٹا دینے کا سبب اور ول میں ایمان رائخ پیرا کردینے کا وسیلہ ہے۔ اور ای سے انسان بدعوں اور غلط رسوم و رواج اپنانے سے محفوظ رہتا ہے۔ جب غور و فکر کے نتیج میں آدمی ایک ٹھوس حقیقت دریافت کرلیتا ہے تو

11

جب اسلام کاسورج دنیائے جاہیت پر طلوع ہوا تو اس وقت کا معاشرہ ایس ضرر رسال علوات و اطوار میں جتلا تھاجن میں کوئی ایک بھی کسی ملّت کے زوال و تباہی کے لئے کانی ہے۔

اس تاریک زمانہ میں کہ جب انسانی شعور ناروا عادات اور بڑی خصاتوں کے اثر ات سے منح ہوگیا تھا' اسلام نے ایک عظیم انقلاب بپاکیا جو ہر لحاظ سے دلچیپ اور اپنی نوع کے اعتبار سے بے مثال تھا۔ اس انقلاب نے غفلت زدہ اور خواب آلودہ معاشرہ کو جمجھوڑ کر بیدار کیا اور لوگوں کو غلط عادات و رسوم اور عقل و ضمیر کے خلاف رائج بدعتوں کو نرک کرنے پر آمادہ کیا۔

وہ معاشرہ جو طرح طرح کی تو تات اور جاہلانہ طور طریقوں میں بُری طرح گرم اور جاہلانہ طور طریقوں میں بُری طرح گرم افقار تعلیمات کے نتیج میں بے بنیاد طور طریقوں اور فسلو زدہ ماحول کی قید سے آزاد ہوگیا۔ اس نے اپنے اسلاف کی تمام لُغُوْ رسومات کو ترک کردیا اور ان رسومات کے بنجہ سے رہائی کے بعد الیی نئی راہ و کرے افقیار کی جو سعادت و نیک بختی کی ضامن تھی۔

علی قدر رہبراسلام کے شیوہ تبلیغ نے اپی سادہ زبانی کے ذریعہ روحوں پر پڑے ہوئے پردوں کو اٹھا دیا۔ انسانیت غلط رموم رواج کی قید میں تھی اور ان کی علو تھی گڑ ہیں تھی اور ان کری علوتوں نے ان کے باطنی حواس اور ان کی علوتوں نے ان کے باطنی حواس اور ان کی علوتی و بصیرت کو مسخ کردیا تھا کملل کی راہ میں بہت می رکاوٹیں ان کے سامنے حاکل تھیں۔ آنخضرت نے مشلوات اور لوگوں کو محسوس ہونے والے معلمات می سے کچھ ولا کل افذ کرکے لوگوں کی قرجمات حقیقت کی جانب موڑ دیں جس کے نیتے میں عموی افکار میں باچل کھی گئی گری نیند سوئی ہوئی فکریں دیں جس کے نیتے میں عموی افکار میں باچل کھی گئی گری نیند سوئی ہوئی فکریں

امكان كے باوجود ہم اپنی ضروریات كو كى اور رائے ہے رفع نہ كر سكيں۔ ایسے ہى وقت كتے ہیں كہ "اس راہ كاعلوى ہو چكا ہوں"۔ عادت ہمیں ایک معین و مقرر راہ پر وال ویتی ہے اور ای رائے كا اسركردیتی ہے اور ہم نہ چاہتے ہوئے بھی ای راہ پر گامزن رہتے ہیں اور عام طور پر اسے ترك كرنا ایک مشكل كام بن جاتا ہے۔ اس مظر كو عادت كى قوت كما جاتا ہے اور عادت خود ایک مانوی ترك بن جاتى ہے۔

کھی لوگ اپنی عادت بدل ڈالتے ہیں اور بھی پیش آنے والے حوادث ان کی زندگی کو یکسر تبدیل کردیتے ہیں۔ لیکن اس حقیقت کا انکار نہیں کیا جاسکتا کہ انسان نئی چیزوں کے خلاف مزاحمت کرتا ہے اور تغیرو تبدیلی سے خوفزدہ رہتا ہے۔ وہ لوگ جو عمر سیدہ افراد کی عادات و اطوار کو بدلنا چاہتے ہیں انہیں اس نکتہ سے عافل نہیں رہنا چاہئے۔"(اصول روان شنای۔ ص ۱۳۹۵۔ ۱۲۳)

#### اسلام کی اختیار کردہ روش

عادت انسانی فطرت میں ایک نعمت کی حیثیت رکھتی ہے جو اس کی (محنت و جدو جدد جدد) کے ایک بڑے حصے کو ایجاد و تخلیق کی راہوں پر لگادیتی ہے۔ لیکن اس عظمت کے باوجود جس کی بیہ حال ہے اگر بیہ کال آگاہی کے ساتھ نہ ہو اور محض ایک گراہ کن اور فر بی کشش کی صورت اختیار کرلے تو روح کی بتاہی و بربادی کاسب بن جاتی ہے۔

کے افراد کی تغیر کی بہترین اور تمر بخش ترین روش ہے۔
معروف فرانسیسی دانشور پروفیسر "کارل" ککھتا ہے کہ۔
"جمیں ہر چیز سے قبل ان موافع کو دور کرنا ہوگا جو ہماری روحانی و
نفسیاتی نشوونما کی راہ میں حائل ہیں۔ اس سے پہلے کہ ہم ارتقاء کے
سفر کا آغاز کریں "ہمیں ان عادات و عیوب کو ترک کرنا ہوگا جو روحانی
ارتقاء کو مفلوج کرتے ہیں۔

جب یہ رکاوٹیں دور ہوجائیں تو کیا کیا جائے؟ اس کے بعد روحاتی ارتقاء کازندگی کے طبیعی رجانات کے مطابق آغاز کرنا جاہے۔ آدى اس جرت الكيز المياز كاحال بى كه اگر وه جائ توايخ شعور ك مدد سے اين روح كى تقير كرسكا ہے۔ اس كے لئے ايك خاص تیکنک کی ضرورت ہے جس کے ذریعہ وہ اپنی حیات کی تنظیم کا طريقه سيه سكا ہے۔ بالكل اى طرح جيسے ايك ايبا مخص جو اين ذات پر افتیار رکھا ہوا کیہ ہوائی جماز کو چلانا کھ سکتا ہے۔ روحانی ارتقاء کے لئے وانشمند یا ہوشمند ہونا ضروری نہیں ' صرف بیہ كانى كدوه اس ارتقاء كاخوامشند مو- بي شك كوئي اس راه كو تنما طے کرتے پو تذرت نہیں رکھٹا اور ہر انسان اپن زندگی میں دو سرول کی رہنمائی و نصیحت کا مختاج ہے۔ لیکن ایخ فکر وجذبات (جو اس کی شخصیت کاجو ہر ہیں) کی فعالیت کی تنظیم و برورش کے لئے کمی سے مرو نہیں لے سکتا۔ اولین اصول عقلانی قونوں کی پرورش نہیں بلکہ اپ اندر جذبات و

بیدار ہوگئیں' آنخضرت کے پیش کئے ہوئے ٹھوس دلائل نے لوگوں کو اپی جانب مائل کرلیا اور لوگ حقائق اور عقلی طور پر مسلّمہ باتوں کو درک اور محسوس کرنے گے اور مزید حقائق کشف کرنے کی راہ پر گامزن ہوگئے۔ بالاً خر اس عظیم اور تاریخی انقلاب کے ذریعہ معاشرہ کے دامن سے تو ہمات اور خرافات کے شرمناک داغ مٹ گئے اور انسان صلالت و جمالت سے نجات پاگیا۔

اس تاریک دور میں ضرر رسال بدعوں کا مقابلہ کرنے کے لیے کوئی ایسا موثر عامل نظر نمیں آیا تھا جو تؤمّات کے اس سلسلہ کو ختم کرے اور لوگوں کی عقل و بصیرت کو بیدار کرکے انہیں موجودہ طور طریقوں سے آگے دیکھنے اور سوچنے پر آمادہ کرے اور انسان کی عقل و بصیرت کو حقائق سے مسلک کرے۔ اسلام نے سعادت مند اور خوش بخت معاشرہ وجود میں لانے سے قبل ایک خاص طریقہ رکار اپنایا۔ اس نے سب سے پہلے ہر قتم کی عادات کو خواہ ان کا تعلق عقیدے اور فکر سے ہویا وہ عمل و کردار سے متعلق ہوں ختم کیا اور ان میں سے ہرایک کے خلاف اس کے خطرات کے تاب سے اقدامات بروئے کار لایا۔ مثلاً شرک اور غیر خدا سے وابتکی کی مختلف انواع پر کاری اور شدید ضرب لگائی۔ اور ایس ناپندیدہ عادات جو افکار و اور اک پر تسلط کے ساتھ ساتھ اقتصادی حالات سے بھی مربوط تھیں جیسے غلای سود خوری شراب نوشی وغيره---- ان كو تدريجاً خم كيا اور اس سلسله مين مرحله وار اقدامات اٹھائے۔ اس طرح لوگ خود اینے نفس کے مالک ہو گئے اور تزکیہ رنفس اور نفسانی ارتقاء کے لئے ماحول سازگار ہوگیا۔ اور یمی وہ طریقہ ہے جو کسی معاشرہ

40

417

جاتا ہے جو بندر تن کا کیک شعوری اور کمالِ ادراک کی حامل عادت کی صورت میں ڈھل جاتا ہے۔ اس کے باوجودیہ تغیر و انقلاب انسان پر طاقت فرسا اور نا قابلِ برداشت دباؤ نہیں ڈالتا۔

# " مادروالولادكم المحلات قبل ان سيق بادر كن يريج

اسلام بچوں میں عبادات کی انجام دہی' انسانی فضائل کے حصول اور گناہ کی آلودگیوں سے دور رکھنے کی عادات پیدا کرنے کی جو تاکید کرتا ہے وہ ان کی روح میں ایمان کے استحکام کا ایک طاقتور عامل ہے۔ اس عمل کے ذریعہ انہیں ان کی آئندہ زندگی میں معاشرہ و ماحول کے ضرر رساں اثرات سے محفوظ رکھا جاسکتا ہے۔ رسولِ آکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم فرماتے ہیں۔ "مر واصبیانکم بالصلوة اذا بلغواسبعاً"

'جب تہمارا بچہ سات سال کی عمر کو پہنچ جائے تو اسے نماز کی تاکید کرو۔"(متدرک-ج-صالا)

امام زین العابدین علیہ السلام اپنے بچوں کو نفیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ۔

"اتقواالكنب الصغير منه والكبير فى كل جدو هزل فان الرجل اذا كذب فى الصغير اجترأ على الكبير"

"جھوٹ سے پر ہیز کرو خواہ وہ چھوٹا ہویا بردا' سنجیدگی سے بولا جائے یا نداق سے۔ اس لئے کہ آدمی جب چھوٹا جھوٹ بولتا ہے تو اس میں

احامات کے تار و پود کی بنیاد رکھتا ہے جو دو سرے تمام روطانی عوالی کا تکیہ گاہ ہے۔ حسّ اخلاق کی ضرورت حسّ بصارت و عاصت کے نہیں۔"(راہور سم زندگی۔ ۱۹۰۰۹) حضرت علی علیہ البلام فرماتے ہیں کہ۔ مقالہ والفسکم علی تر کالمعاصی یسھل لکم مقادتھاالی الطاعات" مقادتھاالی الطاعات" کو۔ اس کے بعد ہی تم آسانی ہے اپنو نفس کو اللہ کی بندگی و فرمانہ واری کی طرف لے جا سمو گررا کھم۔ ۱۳۵۰ فرمانہ واری کی طرف لے جا سمو گررا کھم۔ ۱۳۵۰ فرمانہ واری کی طرف لے جا سمو گررا کھم۔ ۱۳۵۰ فرمانہ واری کی طرف لے جا سمو گررا کھم۔ ۱۳۵۰ فرمانہ و جا ہلوا فرمانہ واریکی مرف کے جا سمو کی انعادات و جا ہلوا انفسکم علی ترک العادات و جا ہلوا انفسکم علی ترک العادات و جا ہلوا انفسکم علی ترک العادات و جا ہلوا انفسکم تملکوھا"

" رُکِ عادات کے ذریعہ اپنے نفس پر مُلّط ہوجاؤ اپنی ہوا و ہوس سے مقابلہ کرویمال تک کہ یہ تمہارے طاقت واراوے کے زیرِ تسلّط آجا تیں۔ " (غررالکم-ص۸۰۸)

اسلام انسانی نفس کی تربیت اور اپنے سعادت بخش پردگرام کے اجراء کے لئے عاوت کو ایک موثر وسیلہ کے طور پر استعمال کر تاہے۔ اور جب اوگوں کے قلوب اور اللہ کے در میان ایک زندہ وسیلہ پیدا ہوجا تاہے اور نیکی و فضیلت کا بیج ان کی سرشت میں پرجا تاہے تو اسے عادت میں تبدیل کردیتا ہے۔ بیج ان کی سرشت میں پرجا تاہے تو اسے عادت میں تبدیل کردیتا ہے۔ بیمام نہ ہی عادات باطنی خواہش و رغبت اور درونِ ذات سے پھوٹتی ہیں۔ پھر کی قلبی میلان واضح خصوصیات کے حال ایک معین و عملی کردار میں بدل

#### دو سراباب

### عقل وضمير دو سعادت بخش سرمائے

بردا جھوٹ بولنے کی عادت پیرا ہوجاتی ہے۔" (وسائل الشیعہ-جس-ص۲۳۲)

الم جعفر صادق عليه السلام فرماتي بي كه-"بادر وا اولادكم بالحديث قبل ان يسبقكم اليهم المرجئه"

"جتنا جلد ہوسکے اپنے بچوں کو ندہب سے آشنا کرو اس کے پہلے کہ مخالفین تم پر سبقت لے جائیں اور انہیں خلافِ حق باتوں کی تعلیم دینے لگیں۔"(کافی-ج۲-ص۳۷)

" برزيندرس "كتاب ك-

"ایام طفلی میں کی بھی قتم کی بڑی عادت کا ابنالینا اچھی عادت کے حصول میں رکاوٹ بن جاتا ہے۔ اسی وجہ سے بچھنے میں عادات پیدا کرنا اس قدر اہم شار کیا جاتا ہے۔ کیونکہ اگر ابتداً پیدا کردہ عادات نئیک ہوں تو آئندہ زندگی میں بہت زیادہ شوق دلانے کی ضرورت نئیک ہوں تو آئندہ زندگی میں بہت زیادہ شوق دلانے کی ضرورت نہیں بڑتی۔ انسان بچپن میں جو عادات اختیار کرلیتا ہے بعد کی زندگی میں اس کی خواہشات و میلانات بھی اسی مانند ہوجاتے ہیں اور اسی ناسب سے موثر و مُسلّظ ہوتے ہیں۔ اور ان ابتدائی عادات کے منافی جو عادات بعد میں کب کی جاتی ہیں ان کے لئے ممکن نہیں کہ وہ اس قدر تاثیرو تسلّط پاسکیں۔ لنذا ابتدائی عادات کے موضوع پر ممل توجہ دی جانی چاہئے۔ "(در تربیت۔ عمد)

" - Jones of Land of

ہر گروہ کے وظائف و فرائض کی حدود قانون غریزہ کی بنیاد پر معین کی گئی ہیں۔ للذاوہ اپنی زندگی کی راہ و روش باننے کے لئے تعلیم و تربیت سے بے نیاز ہے۔

لیکن حیوان کی مانند انسان کی رہبری و رہنمائی اور اسے زوال و انجراف سے محفوظ رکھناغریزہ کے بس کی بات نہیں۔ بلکہ انسان کی اوّلین رہنماجو اسے حیوانات کی صف سے جدا کرتی ہے وہ عقل و خرد ہے۔ اور بی اسے زندگی کی راہ دکھاتی ہے۔ تعقل و تفکر کے ذریعہ راہ سعادت کی تشخیص کی جا سکتی ہے اور حصولِ کمال کے لئے خوش بختی و سعادت کی راہ پر مضبوط قدموں سے آگے بردھا جا سکتا ہے۔

کاروانِ بشریت عقل و فکر کے سائے میں مسلسل کمال کی جانب گامزن ہے اور عقل کی مدد سے زندگی کی راہ میں حائل ہونے والی رکاوٹوں کو دور کرنے میں مصروف ہے اور ہر روز میدانِ کار زار میں مشکلات کے مور پے فتح کررہا میں مصروف ہے۔

انسانی نفس کی و سعتوں میں ہیشہ حرص و ہوس اور عقل و خرد کے مابین جنگ جاری ہو اور عقل و خرد کے مابین جنگ جاری ہو اور پیم یہ مخالف قوتیں ایک دو سرے کو مغلوب کرنے کے لئے مصروف عمل ہیں۔ معنوی قوتوں سے زیادہ ستفید ہونے اور ان کے نقصانات سے محفوظ رہنے کی غرض سے ہمیں خواہشات کی لگام عقل کے ہاتھوں میں وے دینی چاہئے اور اپنی تمام غرائز اور معنوی قوتوں کو عقل کی کممل اطاعت کا خوگر بنانا چاہئے۔

تعقل و تفر کاعظیم سرمایہ ہمیں حقیقی خطرات سے آگاہ کرتا ہے اور معنوی

## انسان کاسب سے بردا امتیاز

انسانی فطرت میں گوناگوں تمایلات و میلانات کے بہم پڑے ہوئے ہیں۔ جن میں سے ہرایک اس کی سعادت و ترقی اور اوج کمال کی جانب سفر میں اہم کردار اواکر تاہے۔

انسانی حیات کے پہوں کو حرکت میں لانے والا سب سے بردا مخرک یمی فطری تمایلات ہیں۔

جب تک انسان زندہ رہتا ہے اس کے دل میں نئی نئی خواہشات جمنے لیتی رہتی ہیں۔ اس کی مسلسل وپے در بے کو خشوں کا مقصد انہی خواہشات کی شکیل ہوتا ہے۔ جوں ہی اس کی ایک خواہش پوری ہوتی ہے فوراً دوسری خواہش سرابھارلیتی ہے اور اس میں حرکت و جنبش کی روح ایجاد کر کے ایک نئی سمت میں جدوجہدیر لگادیتی ہے۔

بشرطبیعی و فطری ہدایت کے ذریعہ سے اپنی خوش بختی کی راہ پہچانے اور اس پر گامزن ہونے سے قاصر ہے۔ جبکہ حیوان ہدایتِ تکویٰی کے ذریعہ اپنے کمال کی راہیں طے کرتا ہے۔ اپنے مناسب کمال تک پہنچنے کے لئے حیوان کی تکیہ گاہ اس کاغریزہ ہے جس کی مددسے وہ اپنی زندگی کو نظم و ضبط عطاکر تا ہے۔

باطنی خواہشات کو باسمانی اور بغیر کسی محدودیت کے قبول کرتے چلے جانے سے ناصرف مید کہ انسانی شخصیت میں ناپند و ناگوار آثار باقی رہ جاتے ہیں بلکہ یہ اثر ات معاشرتی تزلزل و اضمحلال پر منتج ہوتے ہیں۔ للذا سعادت و خوش بختی کے حصول اور ساجی نظام کی بقاء کے لئے اپنی بعض خواہشات سے چشم پوشی بر تنا ضروری ہے۔

پروفیسر"کارل"کتاب که:

"ہم نے ابھی تک یہ نہیں سکھا ہے کہ جس طرح ہم فرکس کے قوانین اور کشش ثقل کے نظریہ کی اطاعت کرتے ہیں ای طرح زندگی کے قوانین کے سامنے بھی سرتنگیم خم کرلیں۔ آج آزادی انسان اور طبیعی قوانین کے مابین جنگ جاری ہے۔ انسان مطلق خود مختاری کا خواہاں ہے لیکن اس کے باوجود وہ بغیر کسی خطرے کے ممنوعہ مقامات سے باہرانی آزادی کامظاہرہ نہیں کر سکتا۔ آزادی بھی ڈائلائیٹ کی مانند ایک موٹر لیکن خطرناک ذریعہ ہے جس کو چھونے سے پہلے اس کے استعال کا طریقہ جانا ضروری ہے۔ وبی مخص ڈائامائٹ سے استفادہ کر سکتا ہے جو صاحب عقل اور ارادہ کا حال ہود میں صورت آزادی کی بھی ہے۔ فطری قوانین کی پروی کے لئے ضروری ہے کہ ارادے کی آزادی محدود رہے۔ معنوی نظم وضبط کے بغیر زندگی میں کامیابی کا حصول ممکن نہیں۔ انسانی آزادی اور قوانین طبیعی کی پابندیوں کے درمیان پایا جانے والا تضاو تزکیہ رنف کے ملطے میں مثق و ریاضت کی تائد کرتا ہے تاکہ

صلاحیتوں سے استفادہ کا صحیح طریقہ سکھاکر زندگی کو نظم و ضبط بخشاہ۔ البته خواشات كا بيانه مرعمريس كيال نهيل ربتا بلكه تمايلات وغرائز زندگی کے مختلف ادوار اور گوناگوں حالات میں کاملاً متفاوت ہوتے ہیں۔ جیاکہ ممکن ہے انسان عقل اور مضبوط قوت ارادی کے زیرِ سایہ اپنی معادت کی بنیاد تلاش کرلے اور اپنے واضلی و شمن کو روح پر مسلط ہونے کا موقع فراہم نہ ہونے دے۔ لیکن ممکن ہے غرائز کی تُندو تیز موجوں کے مقابل گفتے ٹیک دے اور فساد و تباہی کے خوفناک سیاہ گرداب میں جانچنے للڈ ااگر انسان حصول سعادت کا مشاق ہے تو اے جائے کہ فریبی خواہشات سے محفوظ رہے کے واسطے روح کے لئے ایک محکم زرہ تیار کرے۔ نے سرے سے اپنی راہ و روش کا تعین کرے اور جان لے کہ یہ پُر بیج و خم راستہ اسے کہاں پہنچائے گا ٹاکہ اپنی فکر کو نظم و ضبط میں لاکے بمار زندگی کو تقویٰ و فضیلت کے سامیہ میں گزار سکے۔ کیوں کہ فداکاری و ترثیردگی جو ضروریات زندگی میں سے ہے اس کے بغیریا کیزہ اور پر افتخار زندگی بسر کرنا ممکن نہیں۔

جو مخص اپنی عقلانی زندگی کی ابتداء ہی سے فضیلت و انسانیت کے اصولوں پر خاص توجہ مرکوز رکھتا ہے اور پُتیوں سے پر ہیز کی عادت اپنالیتا ہے اس کی روحانی صلاحیتیں بہترین طریقے سے پروان چڑ ہتی ہیں۔ اور اس کے لئے آئندہ زندگی میں بیر روش جاری رکھنا آسان ہو جاتا ہے۔ اور اگر اس روش پر چلتے ہوئے وہ جوانی کی سرحد عبور کر جائے تو پھر اس کے انجراف کا خطرہ بردی حد تک کم رہ جاتا ہے۔ اور ایبا انسان ایک حد تک مفاسد سے محفوظ و مصون ہو جاتا ہے۔

امیرالمومنین حفرت علی علیه السلام کاار شاد ب:

"افضل حظ الرجل عقله ان ذل اعزه و ان سقط
ر فعه و ان ضل ار شده و ان تکلم سدره"

"آدی کاافضل ترین سرمایه اس کی عقل ہے کیونکه اگر وہ ذکت سے
دوچار ہو تا ہے تو عقل اسے عزت دلاتی ہے۔ اگر وہ گرنے لگتا ہے تو
عقل اسے سنجمال لیتی ہے۔ اگر وہ گمراہ ہونے لگتا ہے تو عقل اسے
دا و راست کی ہدایت کرتی ہے اور اگر وہ کوئی بات کرتا ہے تو عقل
اس بات کو ٹھوس بنادیتی ہے۔ "(غررالحکم مے ۱۲)
اس بات کو ٹھوس بنادیتی ہے۔ "(غررالحکم مے ۱۲)
اسلام نے عقل کو باطنی جمت قرار دیا ہے۔ امام موی کاظم علیه السلام کا
ارشاد ہے:

"ان لله على الناس حجتين حجة ظاهرة وحجة باطنة فاء ماالظاهرة فالرسل والانبياء والائمة واماالباطنة فالعقول"-

"فداوندعالم نے ہدایت بشرکے لئے دو راہنما قرار دیئے ہیں۔ ایک افرار دیئے ہیں۔ ایک افرار اور دو سرا نہاں 'خدا کی آشکارا جت انبیاء و اولیائے کرام ہیں اور باطنی جت عقل ہے۔ "(اصولِ کافی-ج-اس) کیونکہ تمام لوگوں کی عقل استعداد یکساں نہیں ہوتی 'مختلف لوگوں کے سوچنے سجھنے کی صلاحیت مختلف ہوتی ہے۔ اس لئے روزِ قیامت ہر فرد سے اس کی عقل و فہم کے مطابق باز پرس ہوگی۔

امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں :

خود کو اور اپنے بعد رہ جانے والوں کو خطرات سے محفوظ رکھ سکے۔
اپنی بہت سی تمناؤں اور خواہشات کے خلاف ڈٹ جانا چاہئے '
فداکاری اور قربانی کے بغیر نظام کا نئات سے توافق ممکن نہیں۔ ایثار خود زندگی کا ایک قانون ہے۔ اپنی بعض تمناؤں سے چیٹم پوشی کے ذریعہ ہی سلامتی و توانائی کا حصول ممکن ہے۔ فداکاری و قربانی کے بغیر عظمت و جمال و تقدس کا کوئی وجود نہیں۔
ہر شخص کو ایثار گر ہونا چاہئے کیوں کہ فداکاری و ایثار انسانی حیات کی ضروریات میں سے ہے۔ جب ہمارے اسلاف میں غریزہ کی جگہ آزاد میں عقل نے لی تو یہ ضرورت خود بخود انجم کر سامنے آئی۔ انسان نے عقل نے لی تو یہ ضرورت خود بخود انجم کر سامنے آئی۔ انسان نے بہت بھی اپنی آزادی سے استفادہ کیا ہے 'طبیعی قوانین کو پامال کیا ہے اور سخت نتائج بھگتے ہیں۔ '(راہ و رسم زندگی۔ ص ۳۸۔۳)

## عقل کی حدود

\_\_\_\_\_\_ عقل ان عظیم نعمات میں سے ہے جن سے خدانے انسان کو سرفراز فرمایا --

"قل هوالذی انشا کم وجعل لکم السمع والابصار والافردة قلیلامانشکرون" "آپ کمہ دیجئ کہ خدا ہی نے تہیں پیدا کیا ہے اور اس نے تمارے لئے کان آئے اور دل قرار دیے ہیں۔ مرتم میں سے بت کم لوگ شکریہ اداکرنے والے ہیں۔"(اور وَ ملک ۲۷۔ آیت ۲۳) "اور جس چیز کے بارے میں تہیں علم ویقین نہ ہواس پر بھروسہ نہ
کرنا کہ روزِ قیامت ساعت 'بصارت اور قوتِ قلب سب کے بارے
میں سوال کیا جائے گا۔"(سورہ بنی اسرائیل ۱۵۔ آیت ۳۶۱)
آیتِ کریمہ کی تصریح ہر موضوع کو قبول کرنے کے لئے کانی و وائی تحقیق
کی اہمیت کو واضح کرتی ہے۔ اور اسی طرح ایسے افراد کی کجی پر اشارہ کرتی ہے
جن کا علم 'یقین پر استوار شیں ہو تا اور وہ محض ظن و گمان کی پیروی کرتے
ہیں۔ پھر ناکیدہے کہ۔

"ان يتبعون الا الظن وان الظن لا يغنى من الحق شيئا"

" یہ صرف وہم و گمان کے پیچھے چلے جارہے ہیں اور گمان حق و حقیقت کی پیچان کے سلسلے میں کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتا ہے۔" (سورۂ مجم ۵۳۔ آیت۲۸)

پھر محکم دلائل کے ذریعہ ایس فکری بنیادوں کو جو اندھی تقلید پر رکھی گئی ہیں مندم کرتے ہوئے فاقد العقل مقلدین کو خبردار کرتا ہے کہ آباؤ اجداد کی ہے۔ بدلیل اور اندھی تقلید سراسر گمراہی ہے۔

"قالو ابل نتبع ماالفینا علیه اباءنا اولو کان اباوهم لا یعقلون شیئاولایهندون" (سورة بقره ۲ – آیت ۱۷۰)
"کتے ہیں کہ ہم اس کا اتباع کریں گے جس پر ہم نے اپ باپ دادا کو پایا ہے – کیا یہ ایسا ہی کریں گے چاہ ان کے باپ دادا بے عقل ہی رہے ہوں اور ہدایت یافتہ نہ رہے ہوں ۔"

"انمایداق الله العباد فی الحساب یوم القیامة علی قدر ما اتاهم من العقول فی الدنیا"
"قیامت کے روز فداونی عالم اپنج بربندے سے اس کی عقل و خرد کے مطابق حماب لے گا۔" (اصولِ کافی 'کتاب عقل و جمل)
عقل کے مطابق حماب نے دورِ عاضر کے انسان کی آ تکھوں کو چکا چوند کر دیا ہے 'وہ محض عقل کا شیفتہ و فریفتہ ہو گیا ہے۔ علی انکشافات ہی کو اس نے زندگی کا ہدف نمائی سجھ لیا ہے۔

اس طرز فکر کے بیتے میں انسان نے عقل اور انسانی حیات میں اس کے کردار پر نا قابلِ تلافی ضرب لگائی ہے۔ یہ فریفتگی اس بات کا سبب بنی کہ انسان غیر محسوس امور اور مبداء ہستی سے براہ راست پوستہ استعداد و توانا ئیوں سے چیئم پوشی برتنے لگا۔ اگر مغرور انسان کی نظر دور تر اور وسیع تر افق پر ہوتی اور وہ سیع بھیلے ہوئے غیر محسوس میدانوں میں قدم بردھا تا تو ہرگز محض عقل کی جلوہ آرائیوں پر اکتفا نہ کرتا۔ اسلام عقل کی حدود' حقیقی قدرو قیمت اور اس کے میدان عمل سے کلاً آگاہ ہے اور اس آگاہی کے میدان عمل سے کلاً آگاہ ہے اور اس آگاہی کے مطابق اس کی پرورش و ہدایت کرتاہے باکہ انسان ہستی کے حقائق کو دفتہِ نظرسے دیکھے۔

قرآنِ كريم عقل كو محكم دينا ہے كہ جب تك كوئى چيز يقينى طور پر اس كے كئے ثابت نہ ہو' اس كى بيروى نہ كرے اور جب تك قطعى دلائل ہاتھ نہ آجائيں كى چيزكو قبول كرنے سے احتراز كرے۔

"ولاتقف ماليس لك به علم ان السمع والبصر والفؤاد كل اولئك كان عنه مسؤلا"

تعالیٰ کاعلم ہے۔ نیز فکر جہاں تک سمجھتی ہے عمل کرتی ہے اور اس حد تک یقین سے کہ سکتے ہیں کہ اس نے فضیلت کے مطابق عمل کیا ہے۔ بنا برایں ذہن کی فضیلت یمی سمجھنا ہے۔ لیکن والا ترین امر جس تک ذہن پہنچ سکتا ہے جیساکہ اس سے قبل ثابت کیا "خدا" ہے۔ پس فکر کی عالی ترین فضیلت خداوندِ تعالیٰ کو جاننا یا اس کی شاخت ہے۔ "(فلفه رُنظری - ص ع ۹)

تفکر و تعقل کامقصد' انسانی قلب کی اصلاح اور حق وعدالت کے اصولوں
پر زندگی کی بنیاد رکھنا ہے۔ جب انسان غور و فکر کے بعد کسی نکتہ تک پہنچتا ہے
اور اس سلسلہ میں گری آگاہی کا حامل ہو جاتا ہے تو اسے چاہئے کہ اس علم کو
عمل میں لائے اور اپنی عملی اور خارجی زندگی میں اس سے استفادہ کرے۔
ضروری ہے کہ یہ برہتا ہوا ایمان کُلی طور پر اعمال وافکار کو اپنے حصار میں لے
ضروری ہے کہ یہ برہتا ہوا ایمان کُلی طور پر اعمال وافکار کو اپنے حصار میں لے
برباد کر کا باعث ہے۔
برباد کر کا باعث ہے۔

اس کے باور و کہ عقل خود تشخیص کاسب سے برا منبع اور بہترین رہنما ہے لیکن کدور توں کے غبار سے دھندلا بھی جاتی ہے 'جب ہوا و ہوس عقل پر گہرے پردوں کی مانند کھنچ جاتے ہیں اور اس کی تابناکی میں رکاوٹ بن جاتے ہیں تو یہ عملی طور پر اپنی رہنمائی کی صلاحیت سے محروم ہو جاتی ہے۔ قر آنِ میں تو یہ عملی طور پر اپنی رہنمائی کی صلاحیت سے محروم ہو جاتی ہے۔ قر آنِ کریم ہوا و ہوس کے گمراہ کن کردار کے بارے میں یوں فرما تا ہے۔

یہ ہدایت و رہنمائی محققانہ طرز تھر اور عقل کے صحیح استعال کی تلقین اور ظن و گمان کو مسترد کرنے کے لئے ہے۔ اور اس طرح قرآنِ کریم عقل کو تنظیر و تعقل اور گمری سوچ بچار کی ترغیب دیتا ہے تاکہ مختلف قوتوں اور افکار و نظریات کو عقل ایخ کنٹرول میں لے لے۔

اسلام جس قتم کے تفکر و تعقل ، غور و فکر کی دعوت دیتا ہے وہ محض اپنی خام خیالی کے محور پر سوچنا اور محسوس حقیقتوں سے بے خبر رہتے ہوئے (ان ہی خیالات کو) فلسفی اندازِ فکر کا نام دینا نہیں۔ قرآنِ کریم تخلیق کے بار کے میں آیات بیان کرتے ہوئے انسانی عقل کو بیدار کرتا ہے ناکہ انسان اپنی شعوری قوتوں کو کا نتات میں حق تعالی کی عظمت و حکمت کی نشانیوں پر گمرے غور و فکر کے لئے کام میں لائے۔ اپنی خام خیالیوں کو ایک طرف رکھتے ہوئے آزاد فکر کے ساتھ حقائق کو درک کرے اور اوہام و خرافات کے تاریک جنگلوں میں سرگرداں و پریشاں نہ ہو جائے۔ اور بالاً خراس کے حواس و ادراک ایک ایس روح حق سے بوست ہو جائیں جو پوری ہتی میں جاری ہے اور یہ عقل کی اور جن سے بوست ہو جائیں جو پوری ہتی میں جاری ہے اور یہ عقل کی اعلیٰ ترین فضیلت ہے۔

يور بي فلفي "اسپنوزا" كتاب:

"ہمارا ذہن جس اعلیٰ ترین وجود کو سمجھنے پر قادر ہے 'وہ خدا ہے لیمیٰ ایک مطلق لامتاہی وجود 'کہ جس کے بغیرنہ تو کوئی چیز ہو سکتی ہے اور نہ تصور میں آسکتی ہے۔ للذا جو چیز خاص طور پر ذہن کے لئے سود مند ہے۔ یا یہ کہ جو چیز ذہن کے لئے عظیم ترین اچھائی ہے وہ وجود باری

بے شک نفسانی خواہشات کو لگام دینا اور ان پر اپنا تسلط برقرار رکھنا بہت سخت اور دشوار کام ہے۔ احساسات کی تندو تیز موجوں اور سرکشی کو مسلسل ضبط نفس اور پیم کوشش کے ذریعہ ہی قابو کیا جاسکتا ہے اور ان کو عقل کے تابع بنایا جا سکتا ہے۔ یہی وہ راہ ہے جے اختیار کرکے نفسانی خواہشات اور رجحانات اعتدال کی راہ پر لگائے جا سکتے ہیں۔ اور اس طرح ان سے صبح اور مناسب طریعے سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

حضرت رسولِ مقبول میدانِ جنگ سے بلٹنے والے مجاہدوں سے فرماتے ۔

"مرحبا بقوم قضوا الجهاد الاصغر وبقى عليهم الجهاد الأكبر قيل يارسول الله وما الجهاد الأكبر قال جهاد النفس"

" أفرين مو ان مجامدين پر جنهول نے چھوٹے جماد سے فراغت پالی اب ان کے ذمتہ جماد اكبر باقی ہے۔ پوچھا گيايا رسول الله !جماد اكبر كيا

فرمایا! نفس کے خلاف جماد۔"(معانی الاخبار-ص١٦)

فانالجنةهي الماوى"

وی مخص قرب و جوارِ رحمتِ حق حاصل کر پاتا ہے جو اپنی سرکش خواہشات کو کنٹرول کرلے اور ہوائے نفس کو عقل پر مسلط نہ ہونے دے اور اے ناپاکی وانحراف کی راہ سے پرے رکھے۔ "وامامن خاف مقام ربه و نھی النفس عن الھوی "فانلميستجيبوالكفاعلمانمايتبعون اهوائهم ومن اضل ممن اتبع هو مه بغير هدى من الله ان الله لإيهدى القوم الظالمين"

"اگر انہوں نے آپ کی دعوت کا مثبت جواب نہ دیا تو جان لیجئے کہ یہ لوگ اپنی خواہشاتِ نفس کی پیروی کرنے والے ہیں اور اس سے زیادہ گراہ اور کون ہو سکتا ہے جو اللہ کی ہدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہشات کی پیروی کرے بے شک خدا ظالموں کی ہدایت نہیں کرتا۔"(سورہ فقص ۲۸۔ آیت ۵۰)

"بل انبع الذين ظلمو الهواء هم بغير علم"
"حقيقت يه م كه ظالمول في بغير جاني بوجه افي خوابشات كا اتباع كرليا ، "(سورة روم ٣٠ - آيت ٢٩)

"ولواتبع الحق اهواء هم لفسدت السماوات والارض ومن فيهن"

"اگر حق ان لوگوں کی خواہشات کے تابع ہو جا آت ہے شک زمین اور آسان اور جو کچھ اس کے درمیان ہے جاہ ہوجا تا۔"

(سورة مومنون ۲۳ - آيتاك)

"افر عیت من اتخذالهه هو به واضله الله علی علم"
"کیا آپ نے اس مخص کو بھی دیکھا ہے جس نے اپنی خواہش ہی کو خدا بنالیا ہے اور خدانے ای حالت کو دیکھ کراسے گراہی میں چھوڑ دیا ہے۔"(سورة جافیہ ۴۵۔ آیت ۲۳)

"اور جو کوئی خدا کے مقام ربوبیت سے ڈرے اور خواشات نفس کی پیروی سے اجتناب برتے تو یقیناً اس کا ٹھکانہ جنت ہے۔" (سورهٔ نازعات ۲۹ – آیت ۳۰ – ۱۳۱ کیا ضمیر دبی ہوئی خواہشات کا نام ہے؟

تمايلات و نفساني خواهشات كو حدِّاعتدال مين ركھنے الآيك برداعامل ضمير ہے۔ اس اول روز سے جبکہ انسان نے خاک کی اس وادی (زمین) پر قدم رکھا اور اپنی زندگی کا آغاز کیا آج تک کہ جس کے درمیان برسمابرس کاطولانی زمانی پایا جاتا ہے ' انسان ہمیشہ ضمیر کی آواز پر لبیک کہتے ہوئے اچھائی اور خوبی کی جانب ماکل اور بُرائی و بدی سے متنفر رہا ہے۔ اور سفرِ حیات میں عقل و ضمیر روش بدوش فدم بقدم رہے ہیں۔

جب انسان خار اور گل میں تمیز کر لیتا ہے ' ایک کو پڑے پھینکا اور دو سرے کی خوشبو سے مشام جان معطر کرتا ہے 'جب پاک وناپاکی میں فرق کا قائل ہو جاتا ہے تو یقینا خوبی اور بدی کے معاملہ میں بھی خطاکا شکار نہیں ہو تا۔ ضمیر کی خصوصیات جمان خلقت کے دلچیپ ترین مظاہر میں سے ہیں۔ معتدل روح کا حامل انسان عدل و امانت سے شادمانی اور خیانت و ظلم سے ناگواری محسوس کر تا ہے۔

گو عقل حقیقت کے ادراک کے سلسلے میں ایک خاص امتیاز کی حامل ہے پھر بھی کسی چیز کے بارے میں ضمیر کالقین عقل کے یقین سے زیادہ واضح اور موثر ہوتا ہے۔ اس لئے کہ وہ موضوعات جنہیں انسان اپنے وجود کے باہرے

درك كريا ہے وہ اس كے ذبن كے آئينے پر منعكس ہوكرعقل كے ويلے سے يقين من وصلت بي- اور وه بخولي جانا ع كه يه موضوع ايك جداگانه حقيقت اور زہن سے باہر ایک چیز ہے۔ حالا نکہ یمی یقین جب ضمیر کے ویلے سے پیدا ہوتا ہے تو اس کی منزل مشاہرے اور دیکھنے کی حدود سے بالا تر ہوتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں اگر یول کمیں تو بے جانہ ہو گاکہ انسان اس موضوع کو خود اپنے وجود کا حضنہ تصور کرنے لگتا ہے۔

فرائڈ اور اس کے ہم خیال دانشور اور نفسیات کے بعض ماہرین ضمیر کے فطری ہونے کے منکر ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ عاجی یابندیوں اور زندگی کے دوران دلی ہوئی خواہشات جو انسان کے باطن میں اکھٹی ہو جاتی ہیں انہیں ضمیر کا نام دے دیا گیا ہے۔ وگرنہ انسانی روح میں اس کی کوئی گھری بنیاد نہیں پائی 

فرائڈ نے نفیات پر اپی گوناگوں تحقیقات کے ضمن میں جنسی مسائل کا زیادہ تجوبہ کیا ہے۔ اس نے ان دوسرے باطنی عوامل پر توجہ نہیں دی ہے جو المجھے اور بڑے اعمال کا سبب بنتے ہیں۔

اج تک ونیا میں کوئی ایس قوم وریافت نمیں ہوئی ہے جو خیانت وعدہ خلافی ٔ پیان همنی اور تکلم و ستم کو شرافت و پاکیزگی قرار دیتی مو اور امانتداری ٔ عمدو پیان کی وفا اور عدل و انصاف کو ناشائستہ سمجھتی ہو۔ اور جس کے نزدیک اعمالِ بد اور بڑے اخلاق مامیر سعادت و خوش بختی ہوں۔

فرائدٌ كا نظريه اس وقت درست مانا جاسكنا تھا جب انسان خوبی اور بدی كو اس کائات کی در گاہ سے سکھتا۔ لیکن ان اچھائیوں اور برائیوں کو جنہیں کائنات کی تھکیل کی جانب دعوت دیتے تھے اور ان کے مانے والے بھی ان کی اطاعت زُور مندوُل اور طاقتوروں کے دباؤ کی بناء پر نہیں کرتے تھے۔
انسان اپنے ارادہ و اختیار سے راو فضیات طے کرتا ہے' اپنی بعض شہوانی خواہشات سے صرف نظر کرتا ہے اور کسی عقدہ نفسانی (Complex) کے بغیر شوق و رغبت کے ساتھ پاک انسانی احساسات کا جواب دیتا ہے اور ایسے نیک طموں میں مشغول ہو جاتا ہے جن کی انجام دہی کے بارے میں اس کا دین یا ساج ہرگز اسے مجبور نہیں کرتے۔

ید وہ حقیقیں ہیں جن سے معلوم ہو تا ہے کہ انسان تاریکیوں کے مخزن خفیه باطن 'اور پت شهوانی خواشات کامجموعه نمین ' بلکه اس کی سرشت میں کمال مطلوب تک رسائی کی آرزو بھی رکھی گئی ہے اور اس کے اندر ایک الی حالت پائی جاتی ہے جو کی بیرونی عرفی و نی یا معاشرتی دباؤے قطع نظر آزادانہ طور پر اے نیکیوں کی دعوت دیتی ہے اور بڑائیوں سے رو کتی ہے۔ دنیا میں ایے لوگ بھی ملتے ہیں جو بے ضمیر زندگی کو ننگ اور غیر شریفانہ قرار دیتے ہیں۔ وہ کسی صورت اپنے ضمیر کی مخالفت پر آمادہ نہیں ہوتے۔ بلکہ اگریہ صورت آیڑے تووہ اس طرح زندہ رہے پر موت کو ترجیح دیتے ہیں۔ جب سے واک سی باطنی عامل کی پیروی کرتے ہوئے کوئی نیک عمل انجام دیتے ہیں توانیں اس قدر طمانیت کا احساس ہوتا ہے کہ اس ایک لمحہ کی قدرو قیت کے مقابل انہیں اپنی یوری زندگی چے نظر آتی ہے۔ اگر انسان کو اس کے حال پر چھوڑ ویا جاتا اور اسے تاکید کردی جاتی کہ " محض ذاتی فوائد حاصل کرنے اور خود کو نقصان سے محفوظ رکھنے کے سواکوئی کائنات پر بسنے والے تمام انسان خواہ وہ متمدّن ہوں یا غیر متمدن حتی وہ اقوام بھی جن میں انبیاء و مصلحین بھی نہیں گزرے قبول کرتی ہیں۔ ان صفات کو ہرگز معاشرتی پابندیوں اور دبی ہوئی انسانی خواہشات کی پیداوار قرار نہیں دیا جا سکتا۔

جب فرائد ضمیر کا (ان معنوں میں جو علم اخلاق میں اسے حاصل ہیں) انکار
کرتا ہے۔ اور انسان کو خواہشات و غرائز کا مجموعہ قرار دے کہ تحقیر کرتا
ہے تو لازماً اس طرح وہ تمام اخلاقی اقدار کا انکار کر رہا ہوتا ہے۔ اور کا طور پر
دوح کی گرائیوں میں عمل کرنے والی معنویات اور پاک و پاکیزہ تمایلات کی قد
و قیمت گھٹا رہا ہوتا ہے۔ اور اس طرح عدالت ' تم ' نیکی ' باہمی تعاون جیسی
چیزوں کو بے مفہوم اور کھو کھلا ثابت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

فرائد کے اس عقیدے کی روسے کوئی بھی شخص فطری خواہشات کو پس پشت ڈالے بنا اور طبیعی محرکات کی سرکوبی کئے بغیر جہانِ مطلوب کی جانب آیک قدم بڑہانے پر بھی قادر نہیں اور نہ ہی وہ ا۔ پہ ذاتی ارادے کی بناء پر لذائذ سے چٹم پوشی برتا ہے بلکہ اس گریز کا واحد سبب خارجی دباؤ اور جرہے۔

اگریہ سمجھا جائے کہ ضمیر بیرونی عوامل کی پیدا کردہ کوئی چیزے تو فرائڈ کا سطی نظریہ ان اقدامات کی کیا توجیہ کرے گاجو انسان ذاتی نفع نقصان سے بے نیاز ہو کر محض اعلیٰ مقاصد کے لئے بخوشی ورغبت اٹھا تا ہے' عالی ترین اہداف کے لئے مصائب و آلام جھیلتا ہے' مادی لذتوں سے چشم پوشی کرتا ہے ..... اس طرح تو یہ مسئلہ ایک لانچل اور پیچیدہ معمہ کی صورت باتی رہ جائے گا۔

تاریخ کے عظیم مصلحین اور رہنمایان بشریّت لوگوں کو ایک یا کیزہ انسانی

بھی ہے جو انسان کے اعمال پر نظر رکھتا ہے اور اس کے مطابق گواہی دیتا ہے۔ مكن ہے ايك مخص اين حقيق جذبات كے برعس كوئى بات كرے يا اين حر کات و سکنات سے اختیار و ارادے کو اس طرح سلب کر لے کہ ان کے وسیلہ ہے اس کاباطن ظاہرنہ ہو سکے۔ لیکن انسان اس بات پر ہرگز قادر نہیں کہ ضمیر كى آوازكو بيشر كے لئے خاموش كروے اور اسے مرزنش ولعنت المامت كرنے سے باز رکھے۔ انسان اپنے ضمیر کو دھوکہ نہیں دے سکتا۔ شاید اس کے لئے بیہ تو ممکن ہو کہ وهوکہ و فریب سے اس کی فعالیت کی راہ روک دے اور اسے ایک برت کے لئے خواب غفلت سے دو جار کردے۔ لیکن جول ہی حمیر سے یہ ر کاوٹیں دور ہوں گی اور وہ بیدار ہو گاتو فوراً صراحت کے ساتھ اس کے فتیج المال يراس ملامت كرے كااور تازياندرحرت سے اسے سخت سزادے كا۔ انسان کی چیز کو "این ذات" سے زیادہ مجبوب نمیں رکھتا۔ در حقیقت اندر ہی اندر مضطرب ہونا سخت ترین روحانی اذیت ہے۔ اسے سے محسوس ہونے لگتا ہے کہ اس کا وجود جس آگ کے شعلوں کی زدیس ہے وہ خور اس کے سناہوں کی بھڑکائی ہوئی ہے۔ اندا انسان کو جرائم سے باز رکھنے والا سب سے يواعال ميريد

اگر آدی پیپٹ والی روحانی ضربات اس کی قوت برداشت سے زیادہ موں تو تشویش و اضطراب ضمیر پر حاوی ہو جاتا ہے اور ضمیر پر پڑنے والا سخت جانکاہ دباؤ بعض نفیاتی کار کردگیوں کو اپنے مخصوص راستوں سے ہٹا دیتا ہے اور اختلال و روحانی بیاریاں جنم لینے لگتی ہیں۔ بعض دیوانوں کا نفیاتی مطالعہ بتا تا ہے کہ ار تکاب گناہ کے نتیج میں پڑنے والے ضمیر کے بے بناہ دباؤ نے انہیں ہے کہ ار تکاب گناہ کے نتیج میں پڑنے والے ضمیر کے بے بناہ دباؤ نے انہیں

دو سرا اصول مقدس نہیں" تو دنیا ہر گزیر تی و پیشرفت کے اس مرحلے پر نہیں پہنچ کتی۔

# ضميري قلم رو

ضمیر کے فیصلوں میں خطا اور غلطی کی بہت کم گنجائش ہوتی ہے۔ انسان سے سرزد ہونے والی طرح طرح کی غلطیوں کا سبب موضوعات کی تشخیص میں عقل و حواس کا خطا کر جاتا یا ضمیر کا سرکش خواہشات کے مقابلے کی سکت کھو دینا ہے۔

بنابراین انسانی زندگی کے مختلف شعبوں میں نظر آنے والی غلطیاں ضمیر کی القوانی یا خطاسے مربوط نہیں۔ کیونکہ یہ فطری طاقت اپنی قلم رووعملداری سے باہر کوئی کام انجام نہیں دیتے۔ ضمیرعقل وحس سے حاصل ہونے والے قوانین اور موضوعات کا جائزہ لے کران کے بارے میں فیصلہ کرتا ہے۔

پاک اور سالم فطرت جرم و گناہ سے پر ہیز کرتی ہے۔ لیکن عین ممکن ہے کہ بعض عوامل کی بناء پر جرم و گناہ سے آلودہ ہو جائے اور انسان کے دامن پر رسوائی کا داغ لگا دے۔ لیکن جوں ہی جرم سے فارغ ہو کر انسان خود سے راز و نیاز میں مشغول ہو تا ہے' اس پر اس حادثہ کا ناگوار ہونا ظاہر ہونے لگتا ہے اور پر مشغول ہو تا ہے' اس پر اس حادثہ کا ناگوار ہونا ظاہر ہونے لگتا ہے اور پر مساری و ندامت کی پر اس کے باطن میں ایک خاش می پیدا ہو حاتی ہے اور شرمساری و ندامت کی کیفیت اس کے بورے وجود کا احاطہ کرلیتی ہے۔ یہ ضمیر ہی کا اثر ہے جو جرم کے بعد ائے ملامت کرتا ہے اور ہیشہ اس پر تازیانہ رحسرت برساتا رہتا ہے۔ ضمیر نہ صرف یہ کہ ایک قابل اعتماد رہنما ہے بلکہ ایک باوفا اور عادل گواہ ضمیر نہ صرف یہ کہ ایک قابل اعتماد رہنما ہے بلکہ ایک باوفا اور عادل گواہ

انسانی سرشت کا ایک جز سمجھتے ہیں۔ وہ مفکرین جنوں نے کا کنات اور انسان کی شاخت کے سلطے میں عقلِ سلیم سے استفادہ کیا ہے 'وہ ضمیر کے وجود کے معققہ ہیں۔ نیز ان کا اعتقاد ہے کہ پہندیدہ صفات کی جانب رغبت اور بُرائیوں سے پر ہیز کے جذبات انسانی فطرت میں شامل ہیں اور دستِ قدرت نے یہ سعادت بخش سموایہ ہرانسان کی سرشت میں ودیعت کیا ہے۔

ہم اس بارے میں قرآنِ مجید کی آیات کے ضمن میں بعض مخربی دانشوروں اور محققین کے نظریات پیش کریں گے۔

قرآنِ كريم خيرو شركو بخوبي درك كرنے والى اس باطنى قوت كو الهامات و افاضاتِ اللي ميں شاركر آئے۔

"و نفس و ما سو بھا فالھمھا فجور ھا و تقول ہا"

"اور نفس کی قتم اور جس نے اسے درست کیا ہے ' پھر بدی
اور تقویٰ کی ہدایت دی ہے۔ "(سورۂ الشمس ا ۹۔ آیت ۷-۸)

جان روسو (Jean Jacques Rousseau) کہتا ہے کہ۔
مان روسو (بھی شخص اپنی منفعت اور فائدے کو پڑ نظر رکھے بغیر
کوئی کام شروع نہیں کر آ۔ لیکن یہ فراموش نہیں کرنا چاہئے کہ ایک
معنوی سعادے اور روحانی لذت بھی پائی جاتی ہے جس کے حصول
کے لئے نیکو کار لوگ قربانی و فداکاری کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ بنابرایں
صرف سک دل افراد کے بارے میں یہ کما جا سکتا ہے کہ وہ محض
این مقادات کے حصول کے لئے کام کرتے ہیں۔
مغیر کی کارکردگی کو عقلی فیصلوں میں شار نہیں کیا جا سکتا۔ بلکہ یہ

عقل و خرد سے بے گانہ کر دیا اور وہ حسرت و ندامت کی آگ میں جُملنے گئے۔
کہمی جمعی تو خواہشات نفسانی اس قدر طاقتور ہوتی ہیں کہ انسان سوچنے لگتا
ہے کہ اپنے مغیر کو دھوکہ دے دے اور اس کی تاثیر کے آڑے آجائے۔ لیکن
میر کی جرت انگیز خاصیت ہے کہ وہ طاقتور خواہشات کا بھی بختی کے ساہتے
مقابلہ کر سکتا ہے اور جب تک خواہشات کا دباؤ ختم نہیں ہو جاتا وہ ان کے
مقابل ڈٹارہتا ہے اور اپنی ذمہ واری اداکر تا ہے۔

"ہنری باروک" کہتا ہے:

"ضمیر نمایت ثابت قدم ہو تا ہے۔ حتی جب روشنی اس درجہ کم ہوتی و ہے کہ دیکھنا مشکل ہوجاتا ہے تب بھی وہ دل کی تگر انی کرتا رہتا ہے اور اس دم بھی جب اس کی روشنی انتہائی مدہم پڑجاتی ہے وہ اتن سکت رکھتا ہے کہ اپنی خیرہ کنندہ چک کا پھر سے آغاز کرسکے۔"(بیار بھائی روحی و عصبی سے)

جس نے بھی حمیر کے فرمان سے روگر دانی کی اور فطرت کی راہ راست
سے منحرف ہوا وہ اس دنیا میں بھیشہ کے لئے روحانی عذاب کا شکار ہوگیا۔ اس
کے بر عکس جن لوگوں نے ضمیر کے سرور انگیز نغوں کو کان لگا کر سنا' اس کے
فرمان کی پیروی کی' تو انہیں روحانی سکون وراحت نصیب ہوا۔ ایباسکون جس
کے حصول کے لئے گراہ لوگ فضول راہوں اور سراب کی جانب دو ڑتے رہے۔
بیر۔

قرآن اور ندائے فطرت

آج اکثر دانشوروں نے فرائڈ کے نظریہ کو مسترد کر دیا ہے اور وہ ضمیر کو

اگر وہ تمام لوگوں کے دلوں سے بات کرتاہے تو پھر اکثر لوگوں کو کیا ہوا ہے کہ ان کا دل اس کی آواز نہیں سنتا؟ اس کی باتوں پر کان نہیں وعرتاك الملاحلين فالمناف والمحادث المعاد

ہاں جب ہم ضمیر کی صدایر لبیک نہیں کہتے تو وہ بھی سرویز جاتا ہے۔ مجروہ ہم سے بات نہیں کر تا 'ہمیں جواب نہیں ویا۔

اور پھریہ ضمیری مسلسل توہین ہی کا نتیجہ ہوتا ہے کہ پہلے جیسے اس کی صدا کا مسترد کرنا مشکل ہو تا تھا اب سوئے ہوئے ضمیر کو بیدار کرنا مشكل موجاتا ب

اگر روحانی لذ تیس انسان سے چھن جائیں تو پھر دوبارہ ان کا ہاتھ میں آثابت مشكل ب-"(اميل EMILE " ص١٧-١٠٠١) يروفيسر"فريدين"كتاب كه:

"ضمیر کی بیہ صدا تعلیم و تربیت یا کسی اور وسیلہ سے میسر نہیں ہوتی" ملك يه انساني مخصيت كاليك جزّ ہے۔ كوئي مخص معاشرہ ميں خواہ كى جھی اعلی منصب پر فائز ہوا ہے' یا انسانی ساج میں رہبری کے مقام پر پنچاہے تو یہ ضیری آواز ہی ہے جس نے نیکی ویر بیز گاری کی جانب اس کی ہدایت کی ہے۔"(روانشنای درخدمت سیاست- ص ۳۲) ایک ماہر نفیات کتا ہے کہ:

"ضمير كوئي مصنوعي ردِّ عمل نهيں ' بلكه انساني فطرت كاايك انتهائي حمرا عامل ہے۔ اور انسان مختلف حیلوں جھکنٹروں کے باوجود اسے شکست نہیں دے سکا ہے۔ اس سے بھی بڑھ کریے کہ ضمیر غیر معمولی طور پر

معنوی اور فطری حس کی پیداوار ہوتے ہیں۔ بالفرض اگر ہم اپنی فطرت کے ذریعہ ضمیر کی حقیقت و ماہیت تک نہیں پہنچ کتے تو بھی ہمارا باطن گواہی دے گاکہ ضمیریقیناً ہمارے اندریایا جاتا ہے۔ اے ضمیر' اے غرزہ ملکوتی' اے صدائے جاویداں' اے نادان و کم عقل موجودات کی رہنما' اے عاقل و آزاد چیز' اے وہ جو نیکی اور بدی کے درمیان بالکل صحیح صحیح تمیز کرتاہے۔ تو ہی ہے جو انسان کو خداہے زدیک کرتاہے اسے اس کی قطرے و نیکی کے سانچے میں ڈھالتا ہے۔ اس کے اعمال کو اخلاقی قوانین کے مطابق بنا تا ہے۔ اگر تو نہ ہو تا تو میں اپنے وجود میں کسی الیمی چیز کو محوس نہ کرتا جو مجھے حیوانوں سے برتر قرار دے اور ان سے میرا امتیاز صرف یہ ہو آکہ میں نامرت فعم و ادراک اور نامنظم عقل کے ذریعہ گمراہ ہو جا تا اور خطا کے بعد خطا کا مرتکب ہوتا۔ خدا کا شکر ہے کہ اب ہم فلفی استدلالات کے و شتاک شرسے

نجات پاچکے ہیں۔ یعنی اب ہم بغیر وقت ضائع کئے انسان بن کتے ہیں۔ اب ہم اس بات پر مجبور نہیں رہیں گے کہ اپنی عمر کا ایک حصتہ اخلاقی کتب کے مطالعہ پر صرف کریں۔ اور اب ہم معمولی مشقت کے بعد بیج و خم سے مراہوں یر ایک قابل اطمینان رہنما کی پیروی کرتے ہوئے اپنی راہ یا عمیں گے۔

ليكن اس رہنما كا وجود مارے لئے كافى نسيس بلكه ہم ميں اس قدر صلاحیت کا ہونا ضروری ہے کہ اسے پیچان کر اس کی پیروی کر سکیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ انسان میں خیرو شرکے در میان تمیز کی صلاحیت فطری طور پر موجود ہے۔

"انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج نبتليه فجعلنه سميعابصيرا"

"يقينا بم نے انسان کو ایک طے جُلے نطفہ سے پیدا کیا ہے ناکہ اس کا امتحال لیں اور پھر اسے ہم نے اچھی طرح سننے اور دیکھنے والا بنا دیا۔"(سورة انسان ۷۱۔ آیت۲)

"سوموئل اسائلز"يول لكمتاب كه:

"ضمیر کی ہدایت اور رہنمائی کے بغیر عظیم افکار اور عالی عقول بھی ایسے اجالے کی مانند ہیں جو گراہی و ضلالت کا موجب ہو تا ہے۔ ضمیر ہیں ہو وانسان کے اندر خابت قدمی پیدا کرتا ہے اور فطرت کی سیدہی راہ پر چلتے رہنے کے لئے اس کی کمرہمت بندھاتا ہے۔ ضمیر قلب کا مُعلّم اخلاق ہے۔ انسان کو عقلِ سلیم 'ایمانِ مُحکم اور پاکیزہ زندگی کی تعلیم دیتا ہے۔ ضمیر کی غیر معمولی تاثیر کے بغیر پہندیدہ اور پاکیزہ افلاق نشوونما نہیں پاسکتے اور نہ ہی کمال کی سرحدوں تک پہنچ یا گیڑہ اضلاق نسومو کل اسا کلز۔ ص)

"لا اقسم بيوم القيامة ولا اقسم بالنفس اللوامة"
"من روز قيامت كى فتم كها تا مول- اور برائيون پر ملامت كرف والے نفس كى فتم كها تا مول-"(مورة قيامت 20- آيت ا-٢)
اس آيت من انبان كے ضمير كى گرائيوں سے المحف والى ملامت و مرزنش

ثابت قدم ہو تا ہے۔ حتی شدید روحانی بیاریوں کے دوران اور جنون اور روحانی تنزل کے موقع پر اور اس وقت جب عقل و ہوش بھی شکت کھا چکے ہوتے ہیں' اس کا باقی رہنا جیساکہ ہم نے پہلے کہا اس کی اہمیت اور انسانی روح میں نہایت اعلیٰ مقام پر فائز ہونے کی دلیل ہے۔

بعض دانشور خود سے سوال کرتے ہیں کہ کیا حمیر تعلیم و تدبیت اور فرہب کی پیدا وار نہیں ہے؟ لیکن یہ یاد رکھنا چاہئے کہ ابتدائی زمانہ میں بھی حمیر کے اثر ات نمایت نمایاں طور پر نظر آتے ہیں۔ جیسے قدیم قبائل میں استغفار کے نظریہ کا پایا جانا اور بہت می بت پرست اقوام میں ضمیر کے اثر ات کی موجودگی۔ یہ سب اس بات کے گواہ ہیں کہ اگر اس حقیقت سے انکار کر دیا جائے تو گویا ایسا ہی ہے جیسے ہم انسانیت کے بارے میں کچھ بھی نہیں جانے۔"

(بیار بیمائی روحی و عصبی - ص ۱۸-۲۷)

"الم نجعل له عينين ولسانا وشفتين وهدينه النجدين"

"کیا ہم نے انسان کو دو آئمیں ' زبان اور دو ہونٹ عطانہیں کئے ہیں اور (کیا ہم نے اسے) دونوں راستوں کی ہدایت نہیں کردی ہے۔"(سور وَ بلد ۹۰ – آیت ۸ '۹'۱)

پرورد گارِ عالم آنکھ' زبان اور لبوں کی عطاکردہ نعمات کے تذکرہ کے بعد خیر وشرکے بارے میں انسان کی ہدایت و رہبری کی بات کر تا ہے۔ یماں سے بخولی

91

91

رسول اكرم فرمات بين :

"من اُستولی علیہ الضجر رحلت عنہ الراحة" "جس شخص پر نفس کی ملامت غلبہ کرلے اس کا سکھ چین چھن جا تا ہے" (نبج الفصاحہ - ص-۱۲۲)

ممکن ہے ایک لمحہ کی غفلت سے اس کے قدم لڑ کھڑا جائیں اور اس کے اختیار و ارادے کی لگام چھوٹ کر ہواو ہوس کے ہاتھوں میں پہنچ جائے۔ جس کے نتیج میں وہ بد بختی 'ہلاکت و فلاکت میں مبتلا ہو جائے اور حسرت ویاس اس کامقدر بن جائے۔

حضرت على عليه السلام فرماتے بين:

''کہ من شہو ۃ ساعۃاور ثت حزناً طویلا'' ''بیااو قات ایک لمحہ کی شہوت رانی اپنے پیچھے طویل غم واندوہ چھوڑ جاتی ہے۔''(اصولِ کافی-ج۲-ص۵۱)

ہردور میں تمام انسانی معاشروں نے بوقت ِ ضرورت انسان کے اندرونی عالی ضمیر سے استفادہ کیا ہے۔ ایسے لوگ کی معاشرہ میں قابلِ بھروسہ و اطمینان میں ہوتے جن میں حسِ ضمیرنہ پائی جاتی ہو' جو نیک وبد کو محوظ نہ رکھتے ہوں۔ مخفریہ کہ جنہوں نے زندگی کو محف خورد وخواب اور شہوانی لذات سے لطف اندوز ہونے کا ذریعہ سمجھا ہوا ہو۔ اور خواہشات نفسانی کے طوفان کے سامنے جن کی حیثیت خس وخاشاک کی می ہوتی ہو۔ جب کی کے سیرد کوئی ایسا کام کرنا مقصود ہو جس کے لئے بیداری ہفیر

کی صدا کونفسِ لوآمہ کے نام سے یاد کیا گیا ہے اور نقیات دان سرزنش کرنے والی اس باطنی صدا کو ضمیر کہتے ہیں۔

پروفیسر" آنو فرید مین" کہتاہے کہ:

"ایک شخص ممکن ہے گھنٹوں میخانے میں بیٹھارہے 'جوئے خانہ میں مشغول رہے ' مینس کورٹ میں مصروف رہے لیکن پھر بھی اس کی ہے کلی کو قرار نہ آئے اور دل گلی کے بیہ سارے ذریعہ اس کے لئے ہے کار رہیں۔ کیوں کہ ایک باطنی صدا مسلسل اسے کچو کے لگار بی ہوتی ہے کہ تم اپنی زندگی کے قیمتی لمحات کو برباد کر رہے ہو۔ اور بیہ آواز بھیشہ ضمیر کو خبردار کرتی رہتی ہے۔

ممکن ہے بھی کھیل کود اور تفریح کے دوران اسے یہ خیال آتا ہو کہ
کتا اچھا ہو کہ یہ وقت میں اپنے بچوں کی تعلیم و تربیت میں
گزاروں۔ کیا خوب ہو کہ میں اس وقت کو باغبانی میں صرف کروں۔
ضمیر کی آواز اسے اچھے اور نیک اعمال کی انجام دہی پر راغب کرتی
ہے اورالیے کاموں پر اکساتی ہے جو خود اس کے اور دو سروں کے
لئے مفید ہوں اور یمی وہ وقت ہے جب انسان دو سروں سے اپنا
موازنہ کرتا ہے اس کا ضمیراسے ملامت کرتا ہے۔

جوں جوں جمیر کی اطاعت کا جذبہ تقویت پائے گا اس قدر اس کی تخلیقی صلاحیتیں اور روحانی قوتیں زیادہ اور بہتر ہوتی چلی جائیں گ۔ اور جتنا انسان ضمیر کی صدا کو مسترد کرے گا اتنا ہی بداخلاق اور بے لگام ہوتا چلا جائے گا۔" (روان شناس در خدمت سیاست - ص اس)

کامیابی اور معراج معنوی کا حصول ممکن ہو سکے۔ بے شک یہ خود احسابی ہدف تک رسائی کا نزدیک تر اور قابلِ اطمینان راستہ ہے نیز عقیدہ اور اخلاق بھی اس سلسلہ میں محرک کا کردار اداکرتے ہیں۔

اسلام کی رو سے ترقی و کمال کے لئے انسانوں کے مابین مرو محبت اور باہمی تعاون کے جذبات کا پایا جانا ضروری ہے۔ یمی وجہ ہے کہ وہ اس فضیلت کی جانب پکار پکار کرلوگوں کو متوجہ کرتا ہے اور باہمی تعاون و محبت کی بنیاد پر اپنے روابط استوار کرنے کی وعوت ویتا ہے۔

چنانچہ ہر شخص محسوس کر سکتا ہے کہ انسانیت کے افتی پراس کے وجود کی شخص اور خرص موتی ہے جب وہ خلوص دل اور جذبہ صادق کے ساتھ لوگوں سے حسنِ سلوک اور محبت و الفت کے اظہار کاکوئی موقع ہاتھ سے نہیں جانے دیتا۔

الم جعفرصادق مروى بكر رسول مقبول نفرايا"للمؤمن على المؤمن سبعة حقوق واجبة من الله
عزوجل عليه الاجلال له في عينه والودله في
صلره والمواساة له في ماله و ان يحرم غيبته و ان
يعوده في مرضه و ان يشيع جنازته و ان لا يقول
بعدموته الاخيراً"
ايك مومن و سات مواقع ير ايخ دين بحائي كم حقوق كالحاظ ركهنا

ع ہے۔ ا -- اس کے سامنے اس کے عربت و احرام میں ور پنج نہ ضروری ہوتو پھر کوشش کی جاتی ہے کہ اس کے لئے ایسے فرد کا انتخاب کیا جائے جو قابلِ اعتماد اور اپنی ذمتہ داری کو بطریقِ احسن پورا کرنے والا ہو۔ کسی ایسے فرد پر سے کام چھوڑنا جس کا بیدار ضمیر ہونا مشکوک ہویا جو ضمیر کے خلاف معروف عمل رہتا ہو عقل و خرد کی روسے درست نہیں۔

ملام نے ضمیر پر خاص توجہ دی ہے 'ای کو روح کی ترقی اور روحانی
کمالات کے حصول کا سرچشمہ قرار دیا ہے۔ اسلام کی کوشش ہے ۔ اوگ اپنے
باطن میں ایک ایسا محتسب اور نگراں مقرر کریں جو انہیں حتی طیش کے عالم میں
بھی دو سروں کے حقوق پر تُصرّف اور انہیں آزار پہنچانے سے باز رکھے۔
قرآنِ کریم لوگوں کو اس طرح خبردار کرتا ہے کہ۔

"ولًا يجرمنكم شنان قوم على الاتعدلوا اعدلواهواقربللتقوى"

"اور خبردار کسی قوم کی عداوت تهیس اس بات پر آمادہ نہ کردے کہ تم انصاف کا دامن چھوڑ بیٹھو' انصاف کرو کہ میں تقویٰ سے قریب تر ہے۔"(سور وَ ما کہ ۵۵۔ آیت ۸)

لندا قرآنِ کریم کی اس تاکید کی رو سے کمی بھی شخص کو کسی بھی حالت میں دو سرول کے حقوق پر تجاوز اور ان پر ظلم وستم ڈھانے کا حق نہیں۔

قانون اگر چہ باہر سے انسان پر کچھ تسلط رکھتا ہے اور اپنے محدود ذرائع سے اسے ناپندیدہ و فتیج اعمال کے ار تکاب سے باز رکھتا ہے۔ لیکن اسلام لوگوں میں ضمیر کو پروان چڑھا کر چاہتا ہے کہ وہ خود اپنے ضمیر کی آواز پر لبیک کہتے ہوئے بعض اعمال کے ار تکاب سے چشم یو ٹی بر تیں۔ ٹاکہ ان کے لئے

اپی تا ثیر کی وجہ ہے اسے جلاؤالتی ہے اور اسے اپی بے شعوری کی بناء پر اس بات کا احساس بھی نہیں ہو تا کہ اس نے ایک انسان کو تکلیف سے دوچار کر دیا ہے۔ اس کے بر عکس ایک بے ضمیرانسان 'انسان ہونے کے ناطے جانتا بھی ہے کہ وہ کیا کررہا ہے 'اس کا عمل کسی کو آزار پنچانے کا باعث بن سکتا ہے ' پھر بھی وہ عمل انجام دیتا ہے اور لوگوں پر ظلم وستم روار کھتا ہے۔

ایک اور بات جو انسان کی پاک فطرت کو داغدار بنانے کا موجب ہے وہ کی کامسلسل ار تکابِ گناہ ہے۔ ایک گناہ گار مجرم بے انتہاد لخراش گناہوں میں مبتلا رہتا ہے پھر بھی اسے کوئی روحانی اذیت محسوس نہیں ہوتی۔ وہ ایک طرح کے جنون (Sadism) کاشکار ہو جاتا ہے جو ایک بالکل استثنائی کیفیت ہے۔ جب معاشرہ میں عدالتِ اجتماعی رواج پا جاتی ہے تو انسان اپ وجود میں ایک اندرونی عامل کو بحثیت قاضی و نا ظرکے قبول کرلیتا ہے اور اس کے فرمان کیر سرتسلیم خم کردیتا ہے۔ اگر سب ہی لوگ انسانیت کی قدرِ مشترک کو پیشِ نظر پر سرتسلیم خم کردیتا ہے۔ اگر سب ہی لوگ انسانیت کی قدرِ مشترک کو پیشِ نظر بر سرتسلیم خم کردیتا ہے۔ اگر سب ہی لوگ انسانیت کی قدرِ مشترک کو پیشِ نظر بر سرتسلیم خم کردیتا ہے۔ اگر سب ہی لوگ انسانیت کی قدرِ مشترک کو پیشِ نظر بر سرت کے جم خیال ہو جائیں تو نہ صرف یہ کہ بائمی زندگی تاسان ہوجائے بلکہ تمام اہل معاشرہ جدید واحد کی صورت اختیار بائمی زندگی تاسان ہوجائے بلکہ تمام اہل معاشرہ جدید واحد کی صورت اختیار

عقل وضمير كاسهارا

جب سرکش خواہشاتِ نفس عقل اور ضمیر کے خلاف بر سرپیکار ہوتی ہیں اور انسان کو اپنے دامِ فریب میں گر فتار کرنے کی کوشش کرتی ہیں تو اس موقع پر ایمان ہی وہ بھترین سارا ہے جس کی آغوش میں پناہ لی جاسکتی ہے۔ ایمان

کرے۔

۲ -- دل کی گرائیوں ہے اسے سچادوست رکھے۔

۳ -- اپنی مال ہے اس کی مدد کرے۔

۳ -- اس کے بیٹے پیچے بُرائی اور غیبت سے پر ہیز کرے۔

۵ -- بیاری میں اس کی عیادت کو جائے۔

۲ -- اس کے جنازے میں شرکت کرے۔

۲ -- مرجانے کے بعد اسے صرف اچھائی سے ایاد کرے۔

کرے۔(بجار الانوار – ج ۱۵۔ ص ۱۲)

جب انسان ندائے فطرت سنتا ہے 'خوبی وبدی کو درک کرنے لگتا ہے تو اس کی فطرت پر کوئی پردہ حائل نہیں رہتا۔

ایسا ضمیر جو اسارت کی زنجیروں میں جکڑا ہوا ہو ،جس کے ہاتھ پاؤں پر ہوا و
ہوس اور جاہ دمقام کی بھاری زنجیریں پڑی ہوئی ہوں اس کے لئے ناممکن ہے کہ
وہ اپنی حقیقت کا ظہار کر سکے اور درست فیصلے کر سکے۔ اسی طرح اگر شدید
برانات اور غیر معمولی حالات کی بناء پر ضمیر کو سخت ضربات کا سامنا کرنا پڑے
اور اس کی سرگر میاں تعطل کا شکار ہو جا کیں اور اس کے نزدیک بے مفہوم
اور انعواصول اہمیت اختیار کر جا کیں توضمیر کی یہ حالت انسانیت کے لئے نا قابلِ
تلافی نقصانات کا باعث بن جاتی ہے۔

باضمیراور بے ضمیرانسان کے درمیان زمین و آسان کا فرق ہو تا ہے۔ ان کے درمیان اختلاف و تضاد کا فاصلہ انسان اور کسی دوسری مخلوق میں پائے جانے والے تفاوت سے بھی کہیں زیادہ ہے۔ آگ اگر کسی انسانی جسم کے قریب ہو تو کردیتی ہیں جو اس کی روشنی پھلنے میں مانع کا کام کرتی ہے۔ بقول حافظ شرازی :

جمال یار ندارد نقاب و پرده ولی غرار ده نقاب و پرده ولی غرار ره بیشان تا نظر توانی کرد (جمالِ یار پر نقاب نہیں پڑی ہوئی۔ بلکہ رائے کی گردو غرار پردے کا کام کررہی ہے۔ پہلے یہ غرار بٹھادو تاکہ تم اس کا نظارہ کرسکو) اسلامی روایات میں ہوا و ہوس کو اسی بناء پر عقل کا دشمن کما گیا ہے کہ نفسانی خواہشات کی طاقت عقل کی صلاحیتوں اور تاثیر کو کمزور کردیتی ہے۔ رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم فرماتے ہیں کہ:
"اعدی عدو ک نفسک النہی بیین جنبیدی"
"تمہارے خطرناک ترین وشمن نفسِ امارہ اور سرکش احساسات ہیں جو تمہارے دونوں پہلوؤں کے درمیان موجود ہیں۔"
جو تمہارے دونوں پہلوؤں کے درمیان موجود ہیں۔"

امام جعفرصادق عليه السلام فرماتے ہيں: "البھوى عدوالعقل" "ہواو ہوں عقل كے دشمن ہيں۔" اميرالمومنين حفزت على عليه السلام فرماتے ہيں كه:

امیرالمومنین حفرت علی علیه السلام فرماتے ہیں کہ:
"اکثر مصار عالعقول تحت بروق المطامع"
"اکثر ان ہی مواقع پر عقل فکست کھاتی ہے جب نفسانی خواہشات
کی بجلی کوندتی ہے۔" (غرر الحکم - ص ۱۹۵)

عقل و ضمیر کاسب سے برا حامی و پشت پناہ ہے۔ ایمان کی جمایت کے نتیج میں عقل و ضمیر بدترین حالت میں بھی خواہشات نفس کے سرکش طوفان کی روک عقام پر قادر ہوتے ہیں اور نمایت شدّت سے ان کا مقابلہ کرتے ہوئے فتح و کامیابی سے ہم کنار ہوتے ہیں..... ایسا انسان جو ایمان کے اسلحہ سے لیس ہو اس نے قرآن کریم کی تعبیر کے مطابق "ایک ایسی مضبوط ری کو تھام لیا ہے جو کبھی کمزور پڑ کر ٹوٹے والی نہیں۔"(سورة بقرہ ۲۔ آیت ۲۵۲)

عقلِ نظری یا حکمتِ نظری جو فلفہ النی علومِ طبیعی و ریاضی کی بنیاد ہے ' اس کاکام حقائق کے بارے میں فیصلہ دینا ہے۔ جب کہ عقلِ عملی یا حکمتِ عملی کاکام انسان کے وظائف اور اس کی ذمہ داریوں کا تعین ہو تا ہے۔ انسان زندگی میں کس راہ و روش کا انتخاب کرتا ہے اس کا انحصار اس کی حکمتِ عملی کے فیصلے پر ہے۔

بھیرت و دانائی کے سلسے میں ایک موثر عامل تقویٰ ہے۔ تقویٰ عقل کو روشن کرتا ہے اور انسان کے سامنے حکمت کے دریچ کھول دیتا ہے۔ اس حکمت کا تعلق حکمت کا تعلق حکمت نظری سے نہیں بلکہ حکمتِ عملی سے ہے۔

تقویٰ ہی کے ذریعہ انسان اپی زندگی کے لئے صحیح راہ کا تعین کرتا ہے اور اپنی بیاری کی تشخیص اور اس کا علاج دریافت کرتا ہے۔ ہیشہ انسان کی عقلِ عملی (حکمتِ عملی) کا واسطہ نفسانی خواہشات 'شہوات اور جذبات و احساسات سے پڑتا ہے۔ اسی لئے ہوس کی طغیانیاں عقل اور انسان کے طرز تفکر پر (جو اس کے لئے اچھے بڑے مفاہیم اور اس کی ذمہ داریوں کا تعین کرتا ہے) لاز آا اثر انداز ہوتی ہیں۔ یہ سرکش خواہشات انسان کی عقل کے سامنے دہندسی پیدا انداز ہوتی ہیں۔ یہ سرکش خواہشات انسان کی عقل کے سامنے دہندسی پیدا

جمال عقل و ضمیراور سرکش نفسانی خواہشات کے مابین تصادم پیش نہیں آیا وہاں عقل و ضمیر کی مکمل حکمرانی قائم ہوتی ہے اور ان کی صدا پر با آسانی لبیک کمنا ممکن ہے۔ نیز ان دونوں کی قوت حتی خارجی طاقتوں سے بھی زیادہ ہے۔ کیونکہ عقل و ضمیر کے احکامات کے بارے میں انسان یہ تصور کرتا ہے کہ یہ وہی احکامات ہیں جو خود اس کی ذات صادر کرتی ہے۔ للذا وہ خود اپ خلاف بغاوت نہیں کرسکتا اور ان احکامات کے سامنے سرِ اطاعت خم کردیتا ہے۔

لیکن مسئلہ اس وقت جنم لیتا ہے جب عقل و ضمیر کی پیروی کی بناء پر کسی خواہش نفس کی سرکوبی یا اس سے بے اعتبائی ضروری ہوجائے۔ ایسے مواقع پر اکثر عقل و ضمیر غرائز و خواہشات کی سرکش قوتوں کے سامنے شکست کھا جاتے ہیں اور ناچار انہیں بسپا ہونا پڑتا ہے۔ اور یوں میدان شہوانی قوتوں کے ہاتھ رہتا ہے۔

انسان ہیشہ ہوای منفس کے خطرہ سے دوچار رہتا ہے۔ لیکن وہ حقیقی خدا پر ست لوگ جن کے قلوب ایمانِ رائخ سے معمور ہوں اور جو ند ہی پہلو پر خاص توجہ مرکوز رکھتے ہوں' وہ ایمان کے بل بوتے پر تخریبی قوتوں کو زیر کر لیتے ہیں اور زیرگی کی راہ میں ہیشہ ناجائز تمایلات کی دعوت اور اپنی ناروا خواہشات کا دُٹ کر مقابلہ کرتے ہیں۔

# بے بنیاد ولیلیں

عقل و ضمیر کے فرمان کو قبول کرنا اور عدل و انصاف کے تقاضوں کی اتباع کرنا کوئی آسان کام نہیں۔ یمی وجہ ہے کہ بہت سے لوگ ان اخلاقی ' فرہبی اور

تقویٰ ہوا و ہوس کو زنجیروں میں جکڑ دیتا ہے اور انہیں رام کرلیتا ہے۔ جس کے نتیج میں عقل آزادی کے ساتھ اپنے افعال انجام دینے کے قابل ہوجاتی ہے اور بہیں سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ روشن خیالی اور عقل و بصیرت کی افزائش کے سلسلے میں تقویٰ کیونکر اپنا اثر دکھا تا ہے۔

رسول كريم صلى الله عليه وآله وسلم باايمان افرادكى صفات كى وضاحت كو ضمن مين ان كى مندرجه ذيل خصوصيات كو ان كالتمياز قرار في عني :
"لا يحيف على من يبغض ولا يأثم في من يحب، لا يجور ولا يتعدئ لا يقبل الباطل من صديقه ولا ير دالحق على عدوه"

"کی سے بغض و عداوت کی بناء پر عدل و انصاف کا دامن ہاتھ سے نمیں چھوڑ تا 'ظلم و ستم کی راہ اختیار نہیں کرتا۔ دوستانہ تعلق کی بناء پر خود کو گناہ آلود نہیں کرتا' سرکش اور شمگر نہیں ہوتا' اپنے دوست کی غلط باتوں کی تائید نہیں کرتا اور دشمن کو محض بغض کی دجہ سے اس کے جائز حق سے محروم نہیں کرتا۔"

( بحار الانوار - ج ١٥ - ص ٨٢)

انسان کے اختیار میں عقل و ضمیر کی صورت میں دوگراں ہما سرمائے دیے گئے ہیں اور وہ ان کے استعال کے سلسلے میں مکمل طور پر آزاد بھی ہے۔ اس آزادی کی غرض و غایت سے ہے کہ انسان اپنے بعض فطری تمایلات کو دہائے اور اپنے وجود کے ایک حقے لینی اپنی طبیعت کو وجود کے ایک اور بڑر یعنی عقل و ضمیر کے ماتحت کرے۔ ومل کارنیکی لکھتاہے:

"میرے پاس سینگ سینگ نامی جیل کے سرنٹنڈنٹ کا ایک بہت ولیسپ خط موجود ہے۔ جس میں وہ لکھتا ہے کہ جیل میں قید مجرموں میں سے بہت ہی کم ایسے ہیں جو خود کو خطاکار اور مجرم سجھتے ہوں۔ یہ لوگ خود کو عام افراد ہی کی مانند ہے گناہ خیال کرتے ہیں۔ اپنا اعلال کے جواز کے بارے میں استدلال پیش کرتے ہیں' ان کے اسبب و مخرکات بیان کرتے ہیں۔ مثلاً وہ بتاتے ہیں کہ کس وجہ سے انہوں نے فلاں مخص کو قتل کیا اور کس مجبوری کی بناء پر چوری کی۔ انہوں نے فلاں مخص کو قتل کیا اور کس مجبوری کی بناء پر چوری کی۔ اکثر مجرم کو شش کرتے ہیں کہ معاشرہ کے فلاف جن جرائم انہیں مرتکب ہوئے ہیں انہیں جائز ثابت کریں۔ جی اپنے جرائم انہیں عرائہ فابت کریں۔ جی اپنے جرائم انہیں عرائہ کے وہ عرائہ نظر آتے ہیں اور وہ بر ملا کتے ہیں کہ ان کو دی جانے والی سزا عدل و انساف کے برخلاف ہے۔

یہ تو ان لوگوں کا حال ہے جو جیل کی آئی سلاخوں کے پیچھے یا کال
کو ٹھربوں میں پڑے ہوئے ہیں۔ لیکن جن لوگوں سے ہم روز ملتے
جلتے ہیں قررا ان سے بوچھئے کہ اپنے بارے میں ان کا کیا خیال
ہے؟"(آئی ورست یالی-ص))

ابتداء میں ہراس مخض کو جو ذمہ داریوں سے فرار اختیار کرتا ہے اور اخلاقی انجافات کا شکار اور گناہوں کا مرتکب ہوتا ہے اپنا یہ رویہ تکلیف پنچاتا ہے۔ لیکن پھر رفتہ ان اعمال کے مسلسل اور مستقل ار تکاب کی بناء پر اس کا یہ احساس مُردہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ اور پھر ضمیر کی سرزنش بھی بے اثر ہوجاتی

عملی ذمہ داریوں کے مقابل کہ جن کی حقیقت بھی ان پر مکمل طور سے عیاں ہو بھی ہوتی ہے سرِ تسلیم خم کرنے سے گریزال رہتے ہیں۔ اور جہال انہیں انہیں مفادات سے چشم پوشی کرتے ہوئے اور کچھ ناگوار باتوں کو قبول کرتے ہوئے اور کچھ ناگوار باتوں کو قبول کرتے ہوئے مغیر کی صدا اور عقل کے فیصلے پر لبیک کمنا چاہئے وہاں اس کے برخلاف عمل کرتے ہیں اور یوں وہ حقیقی ایمان اور اخلاقی جرات کے فقدان کے برخلاف عمل کرتے ہیں اور یوں وہ حقیقی ایمان اور اخلاقی جرات کے فقدان کے نتیج میں زندگی میں ایس صورت حال سے دوچار ہوجاتے ہیں جو انہیں ضمیر کی صدا کو دبانے پر اکساتی ہے۔ اس طرح وہ نفیاتی دباؤ کا شکار ہوجاتے ہیں اور پھر اس سے نجات کے لئے بے معنی آو بلات کا سمارا لیتے ہیں۔

ظاہرے کہ جب کوئی شخص اس نامناسب طریقے کو بار بار افقایار کرتا ہے اور اس کی عقل کی فعالیت کم اور ست ہونے لگتی ہے تو وہ صحیح منطق کے مقابل بے دلیل تاویلات کا عادی بن جاتا ہے اور پھر اس کی یہ منفی عادت ایک مزید پختہ صفت کی شکل افقایار کرلتی ہے۔

ایک اور گروہ اپنی ذمہ دار یوں سے فرار اور اپنی خطاؤں کا اعتراف کرنے کے بجائے دو سروں کو ان کا ذمہ دار ٹھراتا۔ اور گونا گوں مسائل اور زندگی کے نازک و حساس مراحل میں بمانہ تراشیوں کے ذریعہ خود کو حق بجانب ثابت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس گروہ کے اس طرز عمل کا سبب سمل انگاری یا مسئلہ کے باریک نکات سے بے توجی نہیں ہوتی۔

عملاً وہ تمام گراہ اور منحرف افراد جن کے اعمال کی قباحت میں کمی قتم کے شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہوتی اپنے افعال کی توجیہ اور اپنے انسانیت سوز اعمال کو جائز قرار دینے کے لئے لغواستدلال اور منفی عوامل کاسمارا لیتے ہیں۔

ع- اليون ك المال ك الواك الإعدال الدوائل الوائد الوائد الوائد الوائد

### تيراباب

## شخصيت كاارتقاءو نشوونما

المراس كالمراسا والمراسان المساول المس

who is the first that the said the said

قرآنِ كريم اليے سيہ بختوں كو حيوانات سے بھى زيادہ گراہ اور پت متعارف كرا باہ جو مسلسل گناہوں اور اپنے ذاتی فوائد كے حصول كى فكر كے نتیج میں بیدار عقل اور حساس ضمير كو كھو بيٹھے ہیں اور ایسے خواب گراں میں پڑے ہوئے ہیں كہ انہیں حق و باطل میں تمیز كے لئے صحیح تفكر و تعقل پر ابھارنے والا ہرعامل بے اثر ہوچكا ہے۔

"لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اعين لا يبصرون بها ولهم اخان لا يسمعون بها اوليك كالانعام بلهم اضل اوليك هم الغافلون"

"ان کے پاس دل ہیں گر سمجھتے نہیں ہیں اور آئکھیں ہیں گردیکھتے نہیں ہیں اور کان ہیں گر سنتے نہیں ہیں۔ یہ چوپایوں جیسے ہیں بلکہ ان سے بھی زیادہ گراہ ہیں اور سمی لوگ اصل میں غافل ہیں۔"

(سورهٔ اعراف ۷ - آیت ۱۷۹)

はないのできるからいのかははいいかん

ہیں کم و بیش سب ہی میں میساں پائے جاتے ہیں۔ لیکن جب ان کلیّات کو دو مختلف افراد پر استعال کیا جاتا ہے تو کیساں نتیجہ بر آمد نہیں ہوتا۔ اور جب ان شخصیات کا باہم موازنہ کیا جاتا ہے تو دونوں کے در میان واضح فرق نظر آتا ہے۔

البتہ مختلف ٹیسٹوں اور دو سرے وسائل سے شخصیت کے محسوس پہلوؤں کے بارے میں اندازہ قائم کیا جاسکتا ہے اور انہیں مایا جاسکتا ہے۔ لیکن گرے اندرونی مخرکات کو آسانی کے ساتھ ماپنا ممکن نہیں اور نہ ہی ان کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

شخصیت کی عمارت میں بعض صفات بعض دو سری صفات سے زیادہ اہمیت رکھتی ہیں۔ وہ صفات جو اخلاقی اعتبار سے خوبی یا بدی سے متصف کی جاتی ہیں شخصیت کے موضوع میں بہت زیادہ اہمیت کی حامل ہیں۔ در حقیقت انسان کی طینت و سرشت اس کی وہی شخصیت ہے جس پر اخلاقی نکتہ رنظرسے توجہ دی جاتی

شخصیت کے اثرات 'اس کا معیار اور وہ اوصاف و اقبیازات جو انسان کو حاصل ہوتے ہیں اور جو اس کی سرشت کا حصتہ بن چکے ہوتے ہیں دو سرے امور سے میں زیادہ اس کی سعادت یا بد بختی پر اثر انداز ہوتے ہیں۔

انسان کی خوش بختی یا شقاوت کادار و مدار خارجی اسباب پر نمیں بلکہ اس کے تفکر و تعقل کے پیانے 'نفسیاتی خصوصیات اور اندرونی محرکات پر ہے۔ عمدہ ومقام کسی کی سعادت مندی پر لازماً اثر انداز نہیں ہوتے۔

ہر فرد کی روحانی خصوصیات کی بنیاد اور شخصیت کا اُٹھان مختلف اشیاء سے اس کے لگاؤ در غبت سے براہِ راست تعلق رکھتا ہے۔ انسان قدرتی طور پر ان

# انسان کی قدرو قیمت کا پیانه

وہ چیزجو انسانوں کو ایک دو سرے سے ممتاز کرتی ہے اور جس کے ذرائیہ ہر فرد کی ذاتی قدر وقیت اور اس کے حقیقی مقام سے واقف ہوا جاسکتا ہے وہ "شخصیت" ہے۔

اس کے باوجود کہ لوگ ردِ عمل کے اظہار اور بعض صفات میں ایک دوسرے سے ملتے مجلتے ہیں لیکن اس کے ساتھ ہی ہر فرد فطری اور تربیتی خصوصیات کے لحاظ سے ایک خاص حالت اور بعض مخصوص صفات کا حامل ہے۔ اور وہ ان صفات کی بناء پر دو سروں سے ممتاز قرار پاتا ہے اور یہ اس کی پہچان بن جاتی ہیں۔

شخصیت پر بحث کی خاص فرد کی خصوصیات پر بحث کا نام نمیں۔ بلکہ جو چیز شخصیت کے مفہوم میں ایک فرد ہے اور اس مفہوم میں ایک فرد سے دو سرے فرد کا تمایز بوشیدہ ہے۔

مختلف صفات اور پوشیدہ مخرکات کے یکجا ہونے کا نتیجہ ایک فخصیت ہے۔ ضمناً وہ صفات فخصیت کا جُزشار کی جاتی ہیں جو پائیدار ہوں۔ اگر چہ وہ اصول و کلیّات جو شخصیت کے رشد و تکامل پر اثر انداز ہوتے ماہرین نفیات کے برخلاف آج کل کی جدید نفیات میں شخصیت کے مجمول عال کو بھی بہت زیادہ اہمیت دی جاتی ہے۔ بھی بھی توبیہ مجمول عوائل جو فردیت کے بنیادی عضر ہیں اس قدر قوی ہوتے ہیں کہ دو سرے عوائل کے کردار کو بکسر تبدیل کرکے رکھ دیتے ہیں اور انسان توقع کے بالکل برخلاف بن جاتا ہے۔ بیش کر شخصیت کی تشکیل میں اجتماعی عوائل براہِ راست اور نمایاں اہمیت کے حائل ہیں اور انسان میں بائی جانے والی اکثر چزیں وہ ہوتی ہیں جو وہ اپنے معاشرہ سے حاصل کرتا ہے۔ ایسے لوگ ڈھونڈے سے بھی نہیں ملتے جو بہاؤ کے مخالف تیریں اور معاشرہ و ماحول کی قوت اور نفوذ کا ڈٹ کر مقابلہ کریں۔

"مان اپنی کتاب اصولِ نفیات میں لکھتا ہے کہ:

"انسانی شخصیت پر ماحول کے اثر ات بہت گرے ہوتے ہیں۔ اگر ہم
میں سے کوئی اسکیمو (ESKIMO) قبائل میں جنم لیتا تو بالکل مختلف
شخصیت کا مالک ہوتا۔ اور یہ فرق نہ صرف لباس کی تراش خراش '
طرزِ رہائش 'گفتگو اور غذا وغیرہ میں نمایاں ہوتا بلکہ کا نات اور اس
میں اپنے مقام و کردار کے بارے میں بھی ہمارے تمام تصورات یکسر
مختلف ہوتے۔

انسان شای (ANTHROPOLOGY) کے ماہرین شخصیت کی تعمیر میں ثقافتی و ساجی عوامل کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ ثقافت و معاشرت کی تبدیلی شخصیت کو یمربدل کر رکھ دیتی ہے۔ انسان اپنے ملک کے کس حقتہ کا رہنے والا ہے 'کس گھرانے میں بلا برباہے 'اس کے ماں 'باپ یا اجداد کا اس سے کیاسلوک تھا۔ اس نے برباہے 'اس کے ماں 'باپ یا اجداد کا اس سے کیاسلوک تھا۔ اس نے

بی چیزوں سے ہم آہنگ ہو تاہے جن سے اُسے علاقہ ہو۔ اور اپنے اعمال ور فقار کو ان بی اقدار کے مطابق مرتب کر تاہے جو اس کی نظر میں بلند ہوں۔

مختلف لوگوں کی اقدار میں پایا جانے والا فرق ان کے طرز تقر اور ان کی نفیات کی شاخت کا ذریعہ ہے۔ اور اسی ذریعہ سے ہم ہر شخص کی واقعی قدر وقیمت جان کتے ہیں اور اسی معیار پر اس کی شخصیت کا بیانہ مقرر کرسکتے ہیں۔ جو لوگ اپنی خوش قسمتی کو مادی اقدار اور ان کی کمیٹ و کیفیت پر مخصر سجھتے ہیں اور مادی ہدف تک رسائی کے لئے پیم معروف ممل رہتے ہیں وہ زندگی کی حقیقی اقدار کو جو ان کی واقعی سعاوت کی بنیادوں میں شار ہوتی ہیں

قدموں بلے روند ڈالتے ہیں 'اپنی انسانی شخصیت کو کچل ڈالتے ہیں۔
ایسے بہت سے لوگ ہیں جو مادی اقدار کے حصول کے لئے اپنی تمام زندگی
صرف کر دیتے ہیں۔ لیکن اس بات پر آمادہ نہیں ہوتے کہ اپنا تھو ڈا ساوقت
اس خزانہ سے استفادے پر صرف کریں جو ایک صحت مند روح کی صورت میں
ان کے وجود کا حصہ ہے۔

انسانی شخصیت کس حد تک معاشرتی نفسیات سے متاثر ہوتی ہے 'وانشور اس بارے میں مختلف نظریات رکھتے ہیں۔

بعض دانشور مخصیت کی تشکیل میں موروثی اور جسمانی عوامل کے اثر ات کے قائل ہیں۔ اور بعض شخصیت کو کُلّی طور پر معاشرہ کی عکاس قرار دیتے ہیں جبکہ حقیقت ان دونوں اختالات کے در میان واقع ہے۔

خاندان ' مدرسه اور معاشرتی ماحول به تینوں طاقتور عوامل شخصیت کی تقمیر اوراس کی عادات و صفات بنانے میں موثر کردار اداکرتے ہیں۔ اس طرح قدیم اور بے بنیاد روش بچ کی شخصیت کو منخ کرنے اور اس کی اندرونی صلاحیتوں کی سرکولی کا باعث بن جاتی ہے۔

نوخیز بودے کو جس طرف چاہیں آسانی سے موڑ کتے ہیں۔ لیکن ضروری ہے کہ یہ عمل اس کے ابتدائی ایام ہی میں انجام پائے۔ اس طرح بجین ہی میں ہر کسی کی مخصیت کا تعین کیا جاسکتا ہے اور مثبت حالات و شرائط فراہم کرکے اس کی تغیری جاسکتی ہے۔

لندا متعبّل میں انسان ناسازگار حالات اور پیش آنے والے حادثات پر کس رقبِ عمل کا اظهار کرے گا اس کی قبل از وقت تصویر کشی اس کی پرورش کا ماحول دیکھ کرکی جا کتی ہے۔

زندگی کے میدان میں کی فردیا معاشرہ کی عدم پیشرفت یار کود کے اسباب خود اس کی شخصیت کے خود اس کی شخصیت کے بارے میں شخصیت کے بارے میں شخصیت کرتے ہوئے نمایت گرائی میں جاکر جائزہ لیتے ہیں۔ کسی انسان کا تدبیر و زیر کی محرانوں اور مشکل حالات سے خمٹنے کے اس کے انداز واطوار کے ظاہر ہوجاتی ہے۔

جو لوگ اقد المات اور سرگرمیوں کے دوران اپنے اندرونی جذبات کو بھی المحوظ رکھتے ہیں ان کے اعتماد و بھروسے میں اضافہ ہو تا ہے اوراپی شخصیت پراعتماد قائم ہو تا ہے۔ وہ ان لوگوں سے کمیں زیادہ کار آید ثابت ہوتے ہیں جن کی نظریں زیادہ تر خارج پر رہتی ہیں۔ اور صرف خارج ہی پر نظرر کھنا اس بات کا سبب بنتا ہے کہ انسان خود اپنا جائزہ نہیں لے پاتا۔

غور و آمل عقل و بصيرت ميں اضافے كا بهترين مخرك اور شخصيت كى قدر

کونے مدرسہ میں تعلیم حاصل کی ہے۔ کس طبقہ کے بچوں کی صحبت میں رہاہے۔ اس نے کیادیکھاہے کیا سناہے۔ یہ تمام چیزیں شخصیت پر لازماً اثر ڈالتی ہیں۔

بخ پراجمای عوامل کے اثرات پیدا ہوتے ہی پڑنا شروع ہو جاتے ہیں اور جب تک وہ حیات ہے جاری و ساری رہتے ہیں۔"

(اصولِ نفسات - ص ١٥١٢٥)

بہت ی ایی فطری سرگرمیاں ہیں جو بطورِ کُلّی مقضیات اور ماحول کی شرائط کی بنیاد پر پرورش پاکتی ہیں۔ ان سرگرمیوں کے تخلیقی پہلو کو پروان چڑھانے کے لئے سب سے پہلے ضروری ہے کہ ان شرائط و حالات کی اصلاح کی جائے جو ان سرگرمیوں کی تخریک یا تضعیف پر اثر ات مرتب کرتے ہیں۔ نیز عادات کی پرورش یا ان میں نفوذ کے اعتبار سے انسان کے ہر عمل کا اچھی طرح تجزیہ و تحلیل کیا جانا چاہے اور جانا چاہے کہ کس طرح بعض تمایلات کی تثویق کی جاسمتی ہے اور کس طرح بعض دو سری تمایلات کے پھیلاؤ اور تقویت پانے کی روک تھام کر سکتے ہیں۔

کمال کی بنیاد قائم کرنے اور ایک مطلوب معاشرہ کی داغ بیل ڈالنے کے لئے کی انسان کے بچین کا زمانہ انتخائی اہمیت کا حال ہے۔ انسان ان ابتدائی برسوں میں ہر طرح کے اثرات قبول کرنے پر آمادہ ہو تا ہے۔ اس دور میں والدین اور سربرستوں کے ذریعہ تربیت بچے کی صحیح خطوط پر نشوہ نما کے سلیلے میں لازی و حتی اثرات مرتب کرتی ہے۔ اور اس کی اندرونی صلاحیتوں کے بیکنے پھولئے اور فتی سام کے بر عکس غلط بیکھنے کے بھولئے اور فتی ہے۔ اس کے بر عکس غلط

III

111

توانا فکر اور عقلِ سلیم کا مالک مخص ان ظاہری اور ناپائیدار لذّتوں سے جن کے حصول کے لئے لوگ جان دینے پر آمادہ رہتے ہیں احتراز کرتاہے۔

ا یے ہی ایک روش فکر (سقراط) نے نمائش کے لئے رکھی گئی آرائشی اشیاء کو دیکھتے ہوئے کما تھاکہ:

"اس دنیا میں کتنی ہی الی اشیاء ہیں جن کی آدمی کو ضرورت نہیں۔"

لندا انسانی سعادت میں موثر ترین عامل "شخصیت" ہے۔" (افکار شوپنھاور -ص۵۲)

یہ خیال درست نہیں کہ شخصیت کا ایک ہی پہلو ہو تاہے اور اس کو معیار و امتیاز قرار دینا چاہئے۔ یہ غلط تصوّر ناکامیوں کا سبب بنتا ہے اور انسان کو حقائق سے دور کر دیتا ہے۔

بہت سے لوگ جو کسی نقص کا شکار ہوتے ہیں اپنی شخصیت کے ان دو مرے پہلوؤں سے عافل ہوتے ہیں جو ان کے ان نقائص کا ازالہ کر رہ ہوتے ہیں۔ یہ لوگ اپنی ایک خامی کو اپنی پوری شخصیت کے نقص کے مساوی سجھنے لگتے ہیں اور میں بے بنیاد احساس انہیں جانکاہ غم و اندوہ سے دو چار رکھتا ہے اور اس حال میں وہ کوئی ایس حرکت کر بیٹھتے ہیں جس کی تلافی ممکن نہیں ہوتی۔

بھڑت تاریخی انقلابات اور برُدلانہ خوں ریزیاں ای ضرر رساں تعصب کا بقیحہ ہوتی ہیں کہ لوگ اپنی شخصیت کے محض ایک پہلو کو معیار قرار دیتے ہیں وقیت بلند کرنے کا موثر عال ہے۔ غورو فکرانیان کو کمال و فضیلت سے آراستہ کرتاہے۔

جس وقت سطی افراد اپن بے ہودہ نفسانی خواہشات کے حصول کے درپے ہوت ہیں اور چاہتے ہیں کہ مختلف ذرائع سے اپنی خواہشات کی تسکین کریں۔ اس وقت بلند ہمت افراد اپنی عقل پر بھروسہ کرنے کی وجہ سے معنوی لذّتوں سے استفادے کی طرف راغب ہوتے ہیں۔

بنابراین جو لوگ قوتِ تفکّر اور عقلِ فعال کے مالک ہیں اور ہر موقع پراپنے اعلیٰ وارجمند افکار کو کام میں لاتے ہیں وہ اس کا نتات میں حقیقی خوش بختی سے نزدیک ترہیں۔

"شاپنهاور" لکھتا ہے کہ:

'' فحدثری طبیعت' خوش بنی اور قدرت و توانائی انسان کی خوش بختی و سعادت مندی میں اہم ترین کردار اداکرتے ہیں۔
ایک عاقل مخص گوشہ نشینی اور تنمائی میں بھی اپنے افکار و خیالات کی مدد سے خوش گوار و شیریں لمحات فراہم کر سکتا ہے۔ اس کے بر عکس ایک جائل نت نئی تفریحی سرگرمیوں کے باوجود اور کشر سرمایہ صرف ایک جائل نت نئی تفریحی سرگرمیوں کے باوجود اور کشر سرمایہ صرف کرنے کے بعد بھی جم و روح کو آزار پنچانے والے رنج سے دامن شیس چھڑا سکتا۔

خوش بین اور بردبار شخص تنگدستی میں بھی زندگی کو صبرو قناعت سے بسر کرسکتا ہے جبکہ حریص و بر فطرت فرو کے ہاتھوں میں خواہ دونوں جمان کی دولت آجائے تب بھی وہ ملول ورنجور رہے گا۔

10

IIC

و فکر ان میں سے مناسب راہ اختیار کرنے میں مدد گار ہو تا ہے۔ ہمارے لئے ضروری ہے کہ ان کامیابیوں کی کیفیت کو واضح کریں جو ان غرائز سے حاصل ہوتی ہیں۔

توجہ رہے کہ انسانی کردار و رفار اور اس کی سرگرمیوں کے پیچے ایک بن سنوری شخصیت موجود نہیں ہوتی۔ بلکہ یہ اعمال و رفار تدریجاً ایک دو سرے سنوری شخصیت کرنے والی ناپائیدار عادات و اطوار سے مل کر وجود میں آتے ہیں۔ ہر بار جب ہم کسی ذہنی کھکش سے دوچار ہوتے ہیں تو انسانی ذہن ان مختلف و متنوع عوامل کے مابین توازن و اعتدال قائم کرنے کی کوشش کرتا ہے اور خود کو اس کھکش کے نقصانات سے نجات دلاتا ہے تاکہ منزلِ مقصود تک پنج جائے۔ اور ایک وقت وہ آتا ہے جب اس ہدف تک رسائی کے لئے گوناگوں تمایلات کے درمیان سمجھو تا وجود میں آجاتا ہے اور وقتی طور پر انسان کوسکون و راحت ملتا ہے۔

بالكل اس طرح جيے بدن ميں معمولی خلل واقع ہونے کی صورت ميں جسم اللے مختلف اندرونی روِعملوں کے ذریعہ اس كاعلاج كرليتا ہے۔ ذہن بھی پيچيدہ مسائل اور واضح خطرات كی روك تھام کے لئے اپنی صلاحیتوں كو بروئے كار لا تا ہے۔

ایک منتشر اور پریشان ذہن کو سکون بخشنے کے لئے بعض راہیں تو قابلِ اطمینان اور معقول ہیں اور بعض زیاں بار اور نامعقول۔
نفیات داں اس بارے میں پچھ یوں تجزیہ و تحلیل کرتے ہیں۔
«خطرات کی روک تھام کا ایک موثر ذریعہ یہ ہے کہ نمایت صراحت

اوری بے جاتفا خرطولِ ماری میں رونماہونے والے بکھرت افسوسناک حوادث کاسبب بناہے۔

بہت سے لوگ ایسے بھی ملتے ہیں کہ بعض معاملات میں تو قابلِ رشک استعداد کے مالک ہوتے ہیں لیکن کچھ کام ان کے بس میں نہیں ہوتے اور وہ ان کی انجام دہی پر قادر نہیں ہوتے۔

بعض لوگ ان نفساتی نقائص کو بدقتمتی پر محمول کر کے چاہتے ہیں کہ اس طرح اپنی ناتوانی کو دو سرے عوامل کا نتیجہ قرار دیں۔ اور ضعف و ناتوانی کے بارگرال کو بھشہ اپنے کاندھے پر لئے پھرتے ہیں۔ جبکہ وہ قوت ارادی اور معمولی معمولی معمولی می محنت کے ذریعہ اپنے اس نقص میں کی کرکے اپنی استعداد و صلاحیت میں اضافہ کرکتے ہیں۔

اپی ناکای کو حق بجانب سجھنا اور اس زیاں بخش فکر کو اپنے ذہن پر مسلط کرلینا وراصل اپی ناکامی کی راہ خود ہموار کرنے کے مترادف ہے۔ کامیابی میں عزم صمیم براہ راست اثر رکھتا ہے کیونکہ انسانی ذات کی پرورش کے امکانات لامحدود اور اس کے نتائج غیر معمولی ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں اہمیت اس بات کو حاصل ہے کہ انسان خود کیا بننا چاہتا ہے۔

یہ حقیقت اس وقت کاملاً آشکارا ہو جاتی ہے جب انسان اپنے زہن میں آنے والی زندگی کی مختلف راہوں میں سے کسی ایک کے انتخاب کا ارادہ کرلیتا ہے۔

غرائز کے درمیان کراؤ اور کھکش ہیشہ جاری رہتی ہے۔ ایک خواہش ایک طرف جانے پر ابھارتی ہے تو دوسری اس کی مخالف سمت ہنکاتی ہے۔ غور کام کر گزرتے ہیں کہ جن کے نتیجہ میں مزدوروں کی زندگی پہلے سے ہزار درج مشکل ہو جاتی ہے۔ یمی لوگ ان میں سے ہیں جو دو طرح سے سوچتے ہیں اور دو متضاد شخصیتوں کے مالک ہوتے ہیں۔"(روا نشنای برای ہمہ۔ص۲۰۹)

## انسان کی تربیت میں روحانی عامل کی اہمیت

دنیا کے تمام فلنی و فکری مکاتبِ فکر کے بردیک معاشرہ کے قیام اور اس
کی استواری کے سلسلہ میں "تربیت" ایک اہم ترین عامل ہے۔
انسانیت کی فلاح وبہود کے سلسلے میں تربیت کے بنیادی کردار کا کوئی مکر
نہیں۔ لیکن جو چیز لائقِ اہمیت ہے وہ تربیت کا حقیقی مفہوم اور اس کے وہ
اصول وضوابط ہیں جو کمی فرد کی معنوی مخصیت جانچنے کے پیانے کے بطور
پچانے جاتے ہیں اور جن کے اجراء کے ذریعہ آزادی و سعادت کی جانب
افٹانیت کی رہنمائی کی جاسکتی ہے۔

انیان دو عناصر "روح" اور "جم" کا مرکب ہے۔ تربیت کے عنوان سے ہمیں ایسے عال کی ضرورت ہے جو جسمانی اور روحانی تمایلات کو ہم آہگ کر سکے۔

تربیت کے دو عامل لینی دینی عامل اور انسانی ذہن کے ساختہ عامل کے موازنہ کے بعد ہم بخوبی فرہی عامل کی اوّلیت اور اصالت کا پت لگا کتے ہیں۔ فرہی عامل کا فطری ہونا مسلّمہ ہے۔ اگر فطری تمایلات کی راہ میں خارجی عوامل مانع و رکاوٹ نہ ہوں تو دینی عامل اوّلین باری قلب و ضمیر کو روشن کردیتا ہے

اور بے باکی کے ساتھ ذہنی کھکش اور اس کے نتائج و آثار کا سامناکیا جائے اور شدید مقابلہ کے ذریعہ ان میں سے بعض پیچید گیوں کو کم کیا جائے اور ان کے ورمیان الی سازگاری قائم کی جائے کہ بغیر کوئی مشکل پیدا کئے یہ ضمیر کا حصتہ بن جائیں۔

لیکن شاید ہم اس ذہنی کھکش سے نجات کی کوئی آئیڈیل راہ تلاش کرنے سے عاجز ہیں۔ اور باز گشت وروں گرائی 'بروں گرائی اور خود فریجی جیسے وسائل سے استفادہ پر مجبور ہیں۔

کھی کھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسان کو اپنے ذہن میں ہونے والی کھی کھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسان کو اپنے ذہن میں ہوتا۔
الیمی صورت میں اس کے اخلاق و رفتار ایک خاص روپ دھار لیتے ہیں جو اس کی حقیق شخصیت ہے کی طور سازگار نہیں ہوتے۔ یہ انسان خود بھی اس ناسازگاری ہے آگاہ نہیں ہوپاتا اور جب اسے ہوش آتا ہے تو خود کو ایک دوراہ پر پاتا ہے اور یہ چیز انسان کو دوسروں کی نظر میں دور خہ اور عجیب وغریب بنادیتی ہے۔
انسانی ذہن میں پیدا ہونے والے افکار'منصوبے اور خواہشات ہیشہ انسانی ذہن میں پیدا ہونے والے افکار'منصوبے اور خواہشات ہیشہ

بعض لوگ دومتفاد شخصیتوں کے مالک ہوتے ہیں اور پوشیدہ طور پرایے کام کرتے ہیں جو ناقائلِ یقین نظر آتے ہیں۔ ایے لوگوں میں وہ سیاستدان بھی شامل ہیں بو مزدوروں کے حقوق کی دہائی دیتے ہیں لیکن محض اس بناء پر کہ اب ان کی مراد پوری ہو چکی ہے ایسے ایے ایے ایے ایے

متضاد و نایائیدار ہوتے ہیں۔

اور مخصیت کی خود اس کی فطری تمایلات کے مطابق تغیر کرتا ہے۔ اس پوشیدہ قوت (ضمیر) کے بارے میں انسان کا ادراک جس قدر قوی ہو گاوہ اتا ہی اسے اپنے اوا مرکی اطاعت پر زیادہ سے زیادہ آمادہ کرے گا۔
انسانی نفوس کی تربیت کے بارے میں فاسفہ اس کی مختلف آراء و نظریات

انسانی نفوس کی تربیت کے بارے میں فلسفیوں کی مختلف آراء و نظریات ہیں۔ ان افکار و نظریات کو یکجا کر کے کوئی ایک اصول بنانا ممکن نہیں اور اگر بالفرض کوئی اصول بنا بھی لیاجائے تب بھی وہ عام لوگوں کے لئے کار آمد نہ ہو گا کیونکہ عامتہ الناس فلسفیانہ مسائل کے اوراک سے عاجز ہیں۔

اخلاق خود انسان کے اندر سے پھوٹنا چاہئے تاکہ انسان کی فطری تمایلات کا جواب دے سکے۔ وگرنہ فلفوں کے بنائے ہوئے اخلاقی دستور انسان کے ساختہ ہونے کی بناء پر انسان کی پوشیدہ حقیقت تک پہنچنے پر قادر نہیں اور انسانی سعادت کے لئے ناکائی ہیں۔ بنا برایں لوگ فلفوں کے مسلط کردہ سطی وظاہری اخلاق کو ایک بوجھ کی صورت اپنے کاند ھوں پر اٹھائے پھریں گے للذا اپنی جبتو کے ذریعہ منزلِ مطلوب تک رسائی کے لئے انسان کے اندر سے پھوٹنے والے دینی عامل کو برتری حاصل ہونی چاہئے۔ یہی عامل وہ جاویداں پھوٹنے والے دینی عامل کو برتری حاصل ہونی چاہئے۔ یہی عامل وہ جاویداں حقیقت ہے جس کا مرکز انسانی فطرت ہے اور انسانی تربیت کے سلسلہ میں پیش کئے جانے والے تمام افکار و آراء میں سے اس کا انتخاب کرنا چاہئے۔

سے جانے والے مهام افکار و اراء میں سے اسی 16 تخاب کرنا چاہئے۔

میں وہ حقیقت ہے جس کی برتری کا انسان مادہ پرستی میں گر فتار ہونے سے
قبل مُعَثّرِف تھااور شدّت سے اس کا پابند تھا۔ پاکیزہ روح کی حامل ہتیاں اس
کے اوامرو فرامین کی اطاعت و پیروی سے لذّت حاصل کرتی ہیں اور ان کی شیفتہ
و فریفتہ ہیں۔

مخفریہ کہ یہ وہی رسالت و وی کی راہ ہے جو انسانی فطرت کو اس کے اصل راستے پر گامزن کرتی ہے اور انسانی ذات کے تمام پہلوؤں کی تسکین کرتی ہے۔ اور اس کا مقصد جز اس کے پچھ نہیں کہ فطرت کو نظم و ضبط عطا کیا جائے۔ اور اس کی سعادت سوا اس کے کوئی نہیں کہ سعادتِ جاویدانی حاصل کی جائے۔ اگر تربیت کے لئے ابتداء ہی سے اس عامل کو اپنایا جائے تو کوئی انجاف رونمانہ ہو اور لوگ اس کے ذیرِ سایہ رشدو تکامل کی راہ پر برہتے نظر آئیں۔

آج کی مشینی زندگی پر ایک طائرانه نظروالنے ہی سے یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ باوجوریہ کہ انسان نے علم کے میدان میں چرت انگیز ترقی کی ہے " فطرت سے آشنائی کے ذریعہ اور مادی دشواریوں کو حل کرکے بہت سی کامیابیاں حاصل کی ہیں لیکن صد افسوس کہ اپنی شناخت کے بارے میں وہ انحطاط کاشکار ہوا ہے۔ اور نہ صرف سے کہ اس کی برورش کا گھوارہ سے کا نتات 'ور انی وبد بختی سے نجات حاصل نہ کر سکی بلکہ علم ودانش نے بھی انسانی زندگی پر کاری ضربات لگائیں اور تخریب کا کام کیا اور روح بشر کو جالمیت کے تعریذات کا اسر کر دیا۔ مغرل تدان نے صنعتی ہونے کے لئے انسان کو وسیلہ قرار دیا اور وسیلہ کو بدف بناڈالا۔ اور ایک ایسامعاشرہ وجود میں لائی جو فردی یا طبقاتی آویزش کی بنیاد یر قائم ہے۔ اور بلا تردید معاشرہ کی بدوونوں انواع انسانیت کے لئے مناسب و شائسته نمیں اور انسان اس وقت تک انسان نمیں ہو سکتا جب تک اپنے اور اینے تدن کے درمیان موجود تناقض کو حل نہ کرے۔ " آرُشْ فرام" لکھتا ہے کہ:

#### اسلامی نظام میں شخصیت کی نشود نما

شخصیت کی نشوونما کے لئے انسان کے تمام پہلوؤں اور اس کی تمام خصوصیات پر نظر مکھنی ضروری ہے اور ان تمام پہلوؤں پر ایک ساتھ توجہ مرکوز رکھنا چاہے آکہ ان میں باہمی توازن وجود میں آئے جو رشد و تعادل کا لازمہ ہے اور اس طرح ایک متوازن شخصیت ابھر کر سامنے آئے۔

اسلام ان تمام خصوصیات کی پرورش کااجتمام کرتاہے جو انسانی فطرت میں رکھی گئی ہیں۔ اور اس کے تمام اندرونی مخرکات کو پیش نظر رکھتا ہے۔ اور "روابط کی موجودہ نوعیت انسان اور انسان کے مابین روابط نہیں ہے اشیاء کا رابط ہے۔ اس صور تحال کی مخرب ترین صورت ہے فاہر ہو رہی ہے کہ انسان نے دو سروں کو آلات و وسائل سمجھنا شروع کردیا ہے اور انسان کا خود اپنے آپ سے بگانہ ہونا ظاہر ہورہا ہے۔

انسان فقط مالِ تجارت نہیں فروخت کرتا 'بلکہ خود کو بھی فروخت کر رہا ہے اور خود کو مالِ تجارت سمجھ رہا ہے۔ جو اپنے زور باڑو سے روزی کماتا ہے وہ اپنی جسمانی قوت اور جو تجارت 'طب اور دفتری کارکن کا پیشہ اختیار کئے ہوئے ہے وہ اپنی خدمات یا تیار کی ہوئی اشیاء کی فروخت کے لئے اپنی «فخصیت "کو بیچیا ہے۔ آخر الذکر افراد کے لئے ناگزیر ہے کہ اپنی شخصیت میں اضافہ کریں اور ازجی ' تخلیق یا اسی طرح کی دو سری صفات کو اپنے اندر پیدا کریں جو ان کے سیٹے سے مناسب ہوں۔

جو چیزان صفات کی قدروقیت اور حتی ضرورت تک کا تعین کرتی ہے وہ مارکیٹ ہے۔ اگر انسان میں ایسی صفات پائی جائیں جن سے کوئی فائدہ نہیں اٹھایا جاسکتا تو کہیں گے کہ اس مخص کی کوئی مارکیٹ ویلیو ہی نہیں۔ بالکل ای طرح جیسے نا قابلِ فروخت مال کے لئے کما جا تا ہے کہ یہ ہے کہ یہ بے قیمت ہے ہرچند کہ اس کا کام میں لایا جانا ممکن ہو۔ مخصیت کی قیمت بھی بازار میں اس کی مقبولیت 'پندیدگی اور کامیابی کے خاسب سے معین کی جاتی ہے۔" (گریز از آزادی۔ ص ۱۹۹)

ہے۔ (فزونی و تنزّی) دونوں فطری واصل ہیں اور ان میں سے کوئی بھی باہر سے مسلط نہیں کی گئی ہے۔

اسلام کمال کی جانب انسان کی بھترین رہنمائی کرتا ہے۔ یہ رہنمائی انسانی وجود کے عناصر کو ان کی فطرت اور طرز خلقت کے مطابق حصولِ کمال کے لئے آمادہ کرتی ہے۔

اسلام کی نظر میں حقیق کمال حق وحقیقت کی راہ پالینا اور حقِ تعالیٰ کے جمال وجلال سے پوستہ ہو جاتا ہے۔ وہ مخص جو اسلامی تعلیمات سے خوب سیراب ہوتا ہے 'گراہ کُن تعریف وستائش اسے غرور و خود پیندی میں مبتلا نہیں کرتی۔ وہ انسان پر انسان کی حکومت کے خلاف ہوتا ہے۔ خود کو پست اور گھٹیا نفسانی خواہشات کے حوالے نہیں کرتا اور خدا کے سواکسی کی قوت و قدرت کے آگے خم نہیں ہوتا۔

بضریّت کو ایخ تکامل کے لئے اس راہ کو اختیار کرنا چاہئے' ایخ شعور و اور اک کو بلند کرنا چاہئے۔ کیونکہ جس ہتی نے ترقی و پیٹرفت کی اس راہ کی نشاندہی کی ہے وہی ہے جس نے انسان کو خلق کیا ہے 'وہی خالق ہے جو اس کی سرشت اور اس کی زندگی کی ضروریات سے آگاہ ہے۔

ہر فرد کو چاہیے کہ کائنات میں انسان کے مقام اور اس کی ہتی کے مقصد کو پیچانے تاکہ اس معرفت کے ذریعہ کائنات میں انسان کے کردار' اس کی ذمہ دا دیوں' اس کی حدود اور کائنات میں اس کے روابط کا پنة لگا سکے۔

البتہ محض یہ معرفت ہی کافی نہیں بلکہ اس کے پیچھے حرکت وعمل بھی در کار ہے۔ ایسی معرفت مفید ہے جو قوت محرکہ اور عمل کا پیش خیمہ ثابت ہو

خداوندِ عالم کی جانب سے انسان کو عطاشدہ تمام قوتوں اور صلاحیتوں سے کمل اشنا ہونے کی بناء پر ان کی رہنمائی کا بھرین حق او اکر تا ہے۔ نہ ہی کی صلاحیت کا سر کچلتا ہے کہ اس کی حقیق قدر وقیت گھٹ کررہ جائے اور نہ بے وجہ ان میں سے کی کے اضافے کا قائل ہو تا ہے۔ بلکہ ہر صلاحیت کو اس حد تک بید انسانی کامیابی کے لئے ضروری ہو۔ تاکہ انسانی مخصیت بھرین طریقے سے نشوونمایا سکے۔

کائنات میں پائی جانے والی دوسری چیزوں کی مائند انسانی روح ونفس بھی خود اپنے مدار میں اپنے وجود میں اور اپنی فطرت کے فرمان کے مطابق ہیشہ راو کمال کی جانب محوِّسفر ہیں اور اس لحاظ سے ان کا ہر قدم ان کے رشدو تکامل میں اضافے کا باعث جو آہے۔

بچینے میں انسان کا میرانِ تخیل وسیع' تدبیر ناتواں اور وہ عالم معنی کی بہ نبست عالم جس سے نزدیک تر ہو تا ہے۔ لیکن جوں جوں اس کی عمر بردہتی ہے سادگی سے پیچیدگی ورُر کاری کی جانب بردہتا ہے۔ آسان کاموں کو چھو ڈ کر مشکل اور بردے کاموں کی جانب ہاتھ برہا تا ہے۔ خیالات وتصورات کا حقائق سے موازنہ کرتا ہے۔ تفکرو تعقل میں مشغول ہو جاتا ہے۔ جس کے نتیجہ میں دم برم اس کی پختگی بردہتی چلی جاتی ہے۔

یہ پرورش اگر دائی طور پر ہدایت ملکوت کے مدار میں نہ ہو اور اچھی طرح اسے غذا فراہم نہ ہو تو ناتوانی و بیاری کا شکار ہو جائے گی۔ جس کے بعد اس کا علاج کرنا ہو گا۔ کیونکہ جس طرح انسان کی فطرت میں اس کی استعداد وصلاحیتوں کی افزونی شامل ہے اس طرح ان کا سقوط و تنزل بھی فطرت کا حصتہ

آلکہ انسان کو اپنے پورے وجود کے ساتھ اپی خلقت کے ہدف کو جامہ، عمل پہنانے پر آمادہ کرسکے۔

اسلام آیا ہی اس لئے ہے کہ ایک ایسی قوم تیار کرے جو خداوندِ عالم کے آئین و طرز کو زمین پر رائج و نافذ کرے ' پیٹوائے بشریّت ہو اور انسانوں کو ان مختلف مکاتب و نظاموں سے نجات ولانے والی ہو جو اس کی گراہی اور رنج والم کا باعث ہیں۔

اسلام کائات کے بارے میں ایک ایبا نظریہ پیش کرتا ہے جو انسانی ترقی
و تکامل کاعظیم ترین وسیلہ ہے۔ ایک ایبا نظریہ کائات متعارف کراتا ہے جو
انسانی شخصیت کے تمام ارکان لیعنی علم ودانش' تفکر و تعقل' احساس اور دیگر
عناصر اوراک سے بوری طرح سازگار وہم آئٹ ہے۔ تاکہ اس کے ذریعہ
انسانی حیات میں فکری و روحانی لحاظ سے بھی اور جنبش و عمل کے اعتبار سے بھی
بے مثل وانمول نمونے وجود میں آئیں۔ اور انسان کے ذہن میں رہے کہ ہوا
وہوس کی راہوں پر چلنا وراصل روح کو گھپ اندھیرے میں ڈال دینے اور اس
کی نورانیت کو لیعنی اس کے اس پہلو کو جو اسے فطر تا کمال کی جانب لے جانے کا
موجب ہے تیرگ میں گم کردیئے کے مترادف ہے۔

لنذا اگر انسان حقیقی شخصیت کی تغیر چاہتا ہے تو اس تیرگ سے نجات حاصل کرے تاکہ واقعی اور ثررسال اقدار کو صبح طرح پہچان سکے اور زندگی کو مثبت انداز سے وکچ سکے اور تربیت کی صبح راہ اختیار کرکے اپنے وجود میں بوشیدہ تکامل کے مخرکات کو جامہ ممل پہنا سکے۔

خلاصہ یہ کہ اسلام ایک انسان کی تغیر کرتا ہے جو دو بعدی ہے ایک طبعی

بعد ہے جو فطرت اور کا نتات میں موجود اشیاء سے استفادہ کرتا ہے اور دوسرا معنوی وابدی بعد ہے جو انسان کو یاد دلاتا ہے کہ اس خاکی ومادی پیکر کے اندر ایک نور' آتشِ مقدس اور نفخ اللی سراٹھا رہا ہے جو اسے خداو ندِ عالم کی جانشین و خلافت کے بلندوبالا مقام پر پہنچانے کا موجب ہے۔

#### انسان کی تقمیر میں عقل وایمان کے اثرات

اسلام انسان کی تغیر میں عقل کے بنیادی کردار کا قائل ہے۔ اور زندگی کی پیچیدہ راہوں کو طے کرنے کے لئے عقل کی پیروی کی تاکید کرتا ہے۔ تاکہ انسان اپنی قوت ادراک سے روشنی حاصل کرے اور خود اپنے وجود اور اپنے معاشرہ میں "انسانیت" کو رواج دے۔

اس کے باوجود اسلام اس بنیادی عضر "عقل" پر مبالغہ کی حد تک اعقاد 
ہنیں رکھتا اور غرائز کی آگ کو سرد کرنے کے لئے اس کی کارکردگی کو کافی ہنیں 
ہوتا۔ زندگی میں ہونے والے تغیرات میں عقل کا کردار راکد و جامد ہنیں ہونا 
عائے۔ عقل انسان کو حیوانیت کی سطح سے بلند اور غرائز وخواہشات کے تسلط و 
حکمرانی سے باہررکھتی ہے۔

اسلام کے علقہ نظر سے انسان اور کائنات کی دوسری موجودات کے مابین تفاوت محض حسی اور عقلی ادراک تک منحصر نہیں۔ بلکہ انسان قلبی ایمان اور خاص ادراک کی بناء برتمام حیوانات سے برتر ہے۔

چنانچہ انسان کا نکات میں ایک زمہ دار وجود کی حیثیت سے پہچانا جاتا ہے۔ للذا ضروری ہے کہ وہ زندگی کے نشیب و فراز اور اجماعی و انفرادی کردار میں مشہور جرمن ماہر طبیعیات "میکس پلانک" کتا ہے کہ:
"بی نوع انسان زندگی بسر کرنے کے لئے کسی اصول کی مختاج ہے۔
علوم کی تشکی اس قدر اہم نہیں جتنا اہم اس اصول کا حصول ہے کہ
انسان کے پاس عقلِ محض کے علاوہ بھی ہدایت کا کوئی منبع ہونا
ضروری ہے۔

قانونِ ملیّت علم کا رہنما ہے۔ یہاں عقل کو اپنی جگہ اخلاق کے سرد کر دینی چاہے اور علم کو چاہئے کہ دینی اعتقادات کے لئے جگہ خالی کردے۔"(علم بہ کجای رود-ص ۲۳۳)

بنابرایں جب تک افقِ مستی پر نور ہدایت اپنی روسنی نہ بکھیرے اور دلوں میں مذہب کو پروان چڑہانے والا محرّک بیدار نہ ہو اس وقت تک انسانیت کے لئے بنائے جانے والے اصول ومبادی معاشرہ میں ایک طاقتور عامل اور اعلیٰ ترین خصلت کے بطور وجود میں نہیں آسکتے اور تدیّن اور معاشرہ کی در داریوں کاستھین بوجھ اٹھانے کے متحمل نہیں ہوسکتے۔

توجہ رہے کہ اسلام خداوندِ عالم کی عطاکی ہوئی جائز لذّات سے کنارہ کشی کا کوئی حکم میں دیا۔

ایک طرف فران کریم کہتا ہے کہ ہوا و ہوس کی سرکش صوبوں میں غرق ہونا' زندگی کی حقیقتوں سے بے پروا ہو کر غفلت وبے خبری کی نیند سوئے رہنا اور کو آہ فکری مقامِ انسانیت کے شایان شان نہیں۔

ارشاد رب العزت م : الما المحال المال المال المال المال

"زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين

ادراک و ایمان کو اپنے دیگر انسانی پہلوؤں کے شانہ بشانہ کام میں لائے۔
انسان کامیابی اور خ ش بختی کے لئے ایک ایسے معنوی وسلے کا مختاج ہے
جو اسے روشن بنی عطا کرے۔ یہ روشن بنی عطا کرنے والا عامل معرفت اللی
ہے۔ یمی وہ وسیلہ ہے جو روح کی چشم بینا کے سامنے سے غفلت اور ہرنوع کے
انحراف کے پرَدُوں کو ہٹا دیتا ہے۔

خدا پر ایمان انسانی زندگی میں بے شار مثبت اثرات کا باعث ہے۔ انسان اس ایمان کی بدولت خود کو اپنے جیے دیگر انسانوں کی غلامی سے آزاد محسوس کرتا ہے۔ یہ ایمان ایسے تغیرات کا سرچشمہ ہے جو انسانی شخصیت کے ارتقاع میں حساس کردار کے حامل ہیں۔

ب زندگی کے تمام شعبوں میں خدا پر ایمان کے اثر ات ظاہر ہوں گے تو حیوانی غرائز کا دباؤ کم ہونا شروع ہوجائے گا اور انسان نفسِ امارہ کے مہیب چنگل سے نجات حاصل کرلے گا۔

خدا پر ایمان کا نتیجہ جلد گزر جانے والی مادی لذّتوں کے مقابل ڈٹ جانے اور وسعتِ نفس پر منتی ہو تا ہے۔ جبکہ خدا اور معنویات سے روگر دانی اور مادّی لذّات کی جانب ربحان عاطفہ میں جمود اور انسان کی معنوی شخصیت کے زوال پر منتج ہو تا ہے اور انسان کو آدمیت کی ارفع واعلیٰ منزل سے حیوانیت وغفلت کے پست درجہ پر لے آتا ہے۔

انسان کا بنایا ہوا کوئی تربیتی نظام اس قدر قوت نہیں رکھتا کہ انسانی نفس کی سرکشی اور اس کی بربہتی ہوئی حرص و ہوس کو لگام دے کیونکہ جدید تعلیمی نظام کا سرچشمہ محض دو قوتیں عقل اور علم ہیں۔

مفصل آیات بیان کرتے ہیں۔ "(سورہ اعراف ۷ – آیت ۳۲)

تاپائیدار مادی لذتوں کے سامنے سرتسلیم خم کردینے کے نتیج میں قوت ِ تظّر
و تعقّل اور اس کی اصالت پر انسان کا ایمان کمزور پڑ جاتا ہے۔ بے ارادہ اور
کھو کھلے انسانوں کے دلوں پر متاعِ دنیا کے زرق وبرق پردے پڑ کر نور اللی کی
ضیاء پاشیوں کا راستہ روک دیتے ہیں۔ اور وہ لاعلمی میں تعمیری افکار اور تظّر
و تعقّل سے محروم ہو جاتے ہیں۔

اسلام انسان کو صحیح وسالم شخصیت 'تفکر و تعقل کی قوّت اور بیش قیمت ثبات قدم عطاکر آئے۔ تاکہ انسان اپی اور اپنے معاشرہ کی تعمیر میں مثبت کردار اداکر سکے اور اپنی مادی ضروریات سے محروم ہوئے بغیر ہوا و ہوس کی قید سے چھنکارا حاصل کرلے۔

اسلام جس انسان کو پرورش کے کائل نمونہ کے بطور پیش کرتا ہے وہ متفکر' مثبت' فعال اور مهذب شخصیت کا مالک ہے۔ وہ ایسا انسان ہے جس کے متفور واوراک' رفتار و کروار خلاصہ بیہ کہ زندگی کے تمام شعبوں میں ایک خاص اعترال وہم آئی دیکھی جائی ہے۔ آزاد اور پرورش یافتہ روح اس کے اندر ایسا توازن لیجاد کر وہ ت ہے کہ وہ اپنے مقدس اہداف کی راہ میں ناصرف اس بات پر قادر ہو تا ہے کہ خود کو عالم مادہ میں غرق ہونے سے محفوظ رکھے بلکہ اس میں اتنی صلاحیت ہوتی ہے کہ خود کو اوپر اٹھاکر' ارتقاء کی انتہائی بلندیوں پر پہنچا میں اتنی صلاحیت ہوتی ہے کہ خود کو اوپر اٹھاکر' ارتقاء کی انتہائی بلندیوں پر پہنچا دے۔

اسلامی تعلیمات کی رو سے انسانی کمالات وفصائل کے ارتقاء کا پہلا زینہ تزکیر رنفس ہے۔ قرآنِ کریم تزکیر رنفس کو معرفتِ علمی اور تعلیم و تربیت کا

والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ذالك مناع الحياة الدنيا والله عنده حسن المأب" "لوكوں كے لئے خواشاتِ ونيا عورتيں' اولاد' سونے چاندی ك فير' تندرست گھوڑے يا چوپائے' كھيتياں يب بوی خوش آئند بنا دی گئی ہیں گریہ سب دنیا کی چند روزہ زندگی کے سامان ہیں۔ حقیقت میں جو بمتر ٹھكانہ ہے وہ تو اللہ کے پاس ہے۔"

(سورهٔ آل عمران ۳- آیت ۱۳)

اور دوسری جانب انسانی زندگی میں مادہ کے کردار کو ناقابلِ قبول اور بے تاثیر نہیں سجھتا بلکہ منفی معنویات اور خداوندِ عالم کی طرف سے جائز کی گئی لذات سے محروی کو ناپند کر تاہے۔

"قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين أمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الايات لقوم يعلمون"

"پنیبر" آپ پوچھے کہ کس نے اس زینت کو جس کو خدا نے اپنے بندوں کے لئے پیدا کیا ہے اور پاکیزہ رزق کو حرام کر دیا ہے۔ اور بناسے کہ یہ چیزیں روزِ قیامت صرف ان لوگوں کے لئے ہیں جو زندگانی دنیا میں ایمان لائے ہیں۔ ہم اس طرح صاحبانِ علم کے لئے

قادر شين- الماء الماء الماء الماء

انسان تهذیب نفس ومعیار انسانیت کی راہ پر چلتے ہوئے بلندی کی جانب قدم برہائے اور علم ودانش کے ثمرات سے بھی بسرہ مند ہو تو اس کے لئے یقیناً ایک وسیع 'ہمہ جانبہ اور کمل تکامل کا حصول ممکن ہے۔

امیرالمومنین حضرت علی تهذیبِ نفس اور اخلاقی فضائل کے حصول کی اہمیت کے بارے میں فرماتے ہیں کہ:

"لوكنالانرجوجنةولانخشىنارأولا ثوابأولا عقابألكانينبغىلناان نطالب بمكارم الاخلاق فانهامماتىل على سبيل النجاح"

"اگر ہمیں نہ جنت کی امید ہو'نہ دوزخ کا اندیشہ'نہ ثواب کی طرف رغبت نہ کی عذاب کا دھڑکا۔ تب بھی ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم اچھے اخلاق اپنائیں! اچھے اخلاق اپنانا اور ان کے مطابق عمل کرنا دنیا میں سعادت وخوش بختی کا سبب اور کامیابی کے اہم ترین عوامل میں سے ہے۔"(آداب النفس-جا-ص۲۷)

نیز آب ہی کے ارشادات ہیں:

"غالب الشهوة قبل قوة ضراوتها فانها ان قویت ملکتکواستفادتکولم تقدر علی مقادمتها" "اپی نفسانی خوابشات پر ان کے زور پکڑنے سے پہلے مسلط ہو جاؤ۔ کیونکہ اگر نفسانی خوابشات زور پکڑلیں تو وہ تم پر حکومت کریں گاور تمہیں ابنی رو میں بمالے جائیں گا۔ پھر تم ان کا مقابلہ نہ اور تمہیں ابنی رو میں بمالے جائیں گا۔ پھر تم ان کا مقابلہ نہ

مقدمه قراريتام :

یہ بنیادی اصول ایک ایسی کموٹی ہے جس سے انسان کی حقیقت کو جانچا جا
سکتا ہے۔ اس کے برعکس اگر انسان کی حقیقت کا معیار علم یا مادی قدرت کو بنایا
جائے تو انسان بے قیمت ہو جائے گاکیونکہ اس طرح انسان کی حقیقت کے محض
ایک پہلو کو پر کھا جاسکتا ہے جو جامعیت کا حامل نہیں۔

ظاہر ہے کہ ہر مواز نے میں خطاکی مخبائش ہے اس تناسب سے اس سے حاصل ہونے والے نتائج میں بھی غلطیاں پائی جائیں گی۔

البتہ علم انسانی امتیازات میں سے اور اس کا اصل نتیجہ و محصول ہے۔ اور اس کی زندگی کی بنیادیں علم ہی پر استوار ہیں۔ لیکن تب ہی جب انسان اپنی اصلی وحقیقی انسانیت سے جوابے جمانِ مادہ سے اعلیٰ وبرتر جمان کی جانب پرواز پر آمادہ کرتی ہے 'بسرہ ور ہو۔

اگر علم و دانش کے لحاظ سے انسان میں نقص و کی پائی جاتی ہو تو تزکیہ رنفس کے ذریعہ با آسانی اس کا ازالہ کیا جاسکتا ہے۔ محض علم اس نقص کے ازالہ پر ہے۔"(لذّات فلفہ-ص۲۲۸)

اسلامی نظام میں کاموں کا محور اور ذمہ داریوں کی بنیاد ارادہ ہے۔ انسان کو غورو فکر کرنے اور اپی فکر کے نتیج پر عمل کرنے کی آزادی دی گئی ہے اور اس خصوصیت سے سرفراز کیا گیا ہے کہ اپنی کار کردگی و فعالیت کو جو ترقی و پیشرفت کی اصل بنیاد ہے حقیقی انسانیت کے حصول کے لئے کام میں لائے۔

ہرچند کوئی انسان غرائز وخواہشات کی یورش سے محفوظ نہیں 'لیکن ان سے مقابلہ کرنے میں وہ آزاد وخود مختار ہے۔ وہ اپنے افعال و شعور پر حاکم ارادے کے ذریعے اس بات پر قادر ہے کہ اپنی نفسانی و فکری فعالیت کو بلندی پر پہنچائے اور ایک ممتاز و ارجمند شخصیت کا مالک بن جائے۔ اور اس شخصیت کو مزید پروان چڑھانے کے لئے اپنی عمر کے ہم ہر لحظہ میں سرگرم عمل رہے۔ یا پھر اپنے خصائص کی بنیاد کو مخرب خواہشات پر استوار کرے جس کے نتیج میں اس

کی شخصیت فاسدو تباہ و برباد ہو جائے۔

امام جعفرصادق عليه السلام فرماتے ہيں كد-

"من استوى يوماه فهو مغبون"

رجل من کے ملسل دو دن ایک جیے ہوں وہ نقصان میں ہے"
"ومن کا آخر یومیہ خیر همافهو مغبوط"

"جس مخص کے مسلسل دو دنوں میں دو سرا دن پہلے دن سے بہتر ہو"

وه قابل رشك ب-"

"ومن کان آخر یومیه شرهما فهوملعون" "جر مورده مخص کے ملل دو دنوں میں دوسرادن پلے سے برتر ہوادہ

- L- J- S

(غررالكم-ص ١٩٨٨ اور ١٥١٠)

"عبدالشهوة اذل من عبدالرق"

"شہوانی خواہشات کا غلام انسان کے غلام سے زیادہ ذلیل ویست ہو تا

ے-"(غرراکم-ص ۱۹۸۸ اور ۱۵۰)

"من غلبشهو ته صان قدرة"

"جو مخص ابی نفسانی خواہشات پر عالب آگیااس نے اپی انسانی قدر

ومنزلت محفوظ كرلى" (متدرك-ج٧-ص٢٨٧)

"ویل دورینٹ" کتاہے کہ۔

"ہمارے تمایلات ومحرکات اس ہواکی مانند ہیں جو بادبانی کشتی چلانے
کے کام آتی ہے۔ لیکن بادبان کو یوں ہی چھوڑ دینا درست نہیں۔
کیونکہ اس طرح وہ ہمیں اپنے فلاموں کی طرح جمال چاہے کھینچ کر
لے جائے گا۔ ہم میں سے ہر شخص نے اپنی زندگی میں ایسے لوگوں کا
مشاہدہ کیا ہو گاجو نفس کے فلام ہوں۔

نفس کی کمی بھی خواہش کو پوری طرح بے لگام چھوڑ دینے سے عادت بگڑ جاتی ہے۔ آپ نے کوروش کے بیٹوں کا قصہ ناہوگا۔ ان کی آیاؤں نے انہیں بالکل آزاد چھوڑ رکھا تھا تاکہ وہ جو چاہیں کریں۔ اس کے نتیج میں وہ سب کے سب نالائق اور ست ہوگئے۔ پس خواہشات پر علم و معرفت کا تبلط عقل کا حقیقی جو ہراور ضبط نفس کی بنیاد ہے اور شخصیت کی نتمیر کے لئے ضبط نفس اہم ترین ضرورت کی بنیاد ہے اور شخصیت کی نتمیر کے لئے ضبط نفس اہم ترین ضرورت

١٣٥

140

وخم رابول كوعبوركر تاجلاجائے گا-"

(تلقين بنفس-ص٩٩)

بے شک مخرب نفسانی خواہشات اور نفسِ امارہ سے مقابلہ ایک دشوار کام ہے اور اسلام کی نظر میں ایساانسان کامیاب وخوش بخت ہے جو ان خواہشات نفسانی پر برتری حاصل کرلے۔ انسان کاسب سے بڑا افتخار ہی ہے کہ وہ اپنی خودسازی کے پروگرام کا آغازا پی نفسانی خواہشات پر غلجے کے حصول سے کرے تاکہ ایک اعلیٰ ترین شخصیت کامالک بن جائے۔

حضرت امام جعفرصادق عليهمالمام في فرمايا:

"اقصر نفسک عما یضرها من قبل ان تفارقک واسع فی فکاکها کما تسعی فی طلب معیشتک فان نفسک رهین بعملک"
"اس سے قبل کہ تم موت کے منہ میں چلے جاؤ اور تہمارے جم وروح کے درمیان جدائی پڑجائے۔ اپنے نفس کو اس کے لئے مفر خواہشات سے باز رکھواور جس طرح اپنی روزی کمانے کے لئے کو جدوجمد کو شش کی آزادی کے لئے جدوجمد

(متدرك-ج٧-ص١٣١)

مشہور فرانسیبی دانشور ''ڈاکٹر کارل'' کہتا ہے: ''نفس کاخود بخود رشد و تکامل کی جانب بڑھنا ہمیشہ ناقص رہتا ہے اور انسان کمال کی جانب بڑیخ کا ارادہ کئے بغیررشد نہیں پاسکتا۔ سب ہی

كو- بي فك تمهارانفس تمهار عكرداروعمل سے وابسة ب-"

ملعول ہے"

"ومن لم يرالزيادة في نفسه فهو الى النقصان فالموت خير لهمن الحياة"

ب-"(لألتالية - (١٣٨)")".

"اور جس مخف کو سمجھ ہی میں نہ آئے کہ اگلا دن بچھلے دن کی نبیت بہتر گزرا ہے یا نبیں تو وہ نقصان میں ہے اور اس کی موت زندگی سے بہترہ۔"

وهو العالقية والمعالمة المالة الاخبار - ص المال

جیگو کتاہے:

"اپ پروگرام کو پہلے سے ترتیب دے کر ہم خواہشات کے تبلط سے نجات حاصل کرستے ہیں اور ضمیر کو سنجیدگی سے غورو فکر پر آمادہ کیا جاسکتا ہے۔ اس مقصد کے لئے یہ کانی ہے کہ آپ آئندہ روز کرنے والے کاموں کا ایک جائزہ لیں۔ اس کام کے لئے روزانہ سونے سے قبل کے چند لمحات یا کی اور مناسب وقت کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ یہ عمل آپ میں ایک نمایت عمدہ عادت یعنی نظم وضبط بیدا کردے گا۔

جن لوگوں میں یہ عادت نہیں پائی جاتی وہ اسے اختیار کرنے کے بعد یہ نہ سوچیں کہ پہلے ہی روز اس کے مجزانہ اثر ات ظاہر ہونا شروع ہوئے ہوئے ہو جائیں گے بلکہ ابتداء میں الیا ہوگا کہ ان کے متعیّن کئے ہوئے کاموں میں سے چند انجام پائیں گے اور پھر رفتہ رفتہ بد نظمی کی بُری عادت ختم ہوجائے گی۔ جس کے نتیجہ میں انسان ترقی و تکامل کی پر بیچ عادت ختم ہوجائے گی۔ جس کے نتیجہ میں انسان ترقی و تکامل کی پر بیچ

ہے اور تاریکی کی جانب برہنے گئی ہے توانسان غلط طرزِ تفکر' نادرست اصاسات اوراپ رفتار میں افزشوں وخطاؤں سے دوچار ہوجا تا ہے۔
الیی صورت میں انسان حقیقت بنی اور قلب وروح کی بصیرت سے محروم ہوجا تا ہے۔ ہوجا تا ہے اور اپی باطنی قوتوں اور مادی عناصرسے سوء استفادہ کرنے لگتا ہے۔
مخصیت زندگی کی اقدار کے معیار پر پروان چڑہتی ہے اوراس بنیاد پر صفات وخصائل پھلتے پھولتے ہیں۔ اگر انسان قاطعیت و جابت قدمی کے ساتھ پاکی وفضیلت کی جانب گامزن ہو تو اس کا ذہن ان خصوصیات کو قبول کرنے پر آمادہ ہوجائے گا۔ اور اگر وہ آلودگیوں اور بلیدگیوں کی راہ پر چل نظے تو زوال پر آمادہ ہوجائے گا۔ اور اگر وہ آلودگیوں اور بلیدگیوں کی راہ پر چل نظے تو زوال کرنے و جابی اس کامقدر بن جائے گی۔ یہ تصور بھی محال ہے کہ کوئی آلودگیوں کی ججو کرے اور یاکیوں کی جانب گا۔

اگرانسان معقول حد تک آزادی پراکتفانہ کرے گا تو اس کا میدانِ عمل اور سرکش خواہشات کی جولا نگاہ لامحدود ہوجائے گی جس کے نتیجے میں وہ خواہشات کے پیچھے ہرسو سرجھکائے ہوئے گھنچا چلا جائے گا۔
اور ظاہر ہے کہ اس کا مطلب خود کو ذکت وخواری سے دوچار کرنا اور اپنی انسانی شرافت و کرامت کو بہت کرنا ہے۔ یہ ایسی ذلت و تقارت ہے جواس کے مناسب کمال تک پینچنے میں مانع ثابت ہوگی اور اس کی فکروسیع و عریض افق پر مناسب کمال تک پینچنے میں مانع ثابت ہوگی اور اس کی فکروسیع و عریض افق پر ہرگز بلندی حاصل نہ کرسکے گی۔

حتی پھر ایسے مخص کو جسمانی سطے سے ارتقاء کی خواہش بھی نہیں رہتی ہر چند اس مقصد کے لئے اس کے پاس کافی قوت بھی موجود ہو۔ بلندیوں کی جانب روح کی پرواز اور اسے زوال اور انحطاط کی جانب

جانتے ہیں کہ تن سازی کے لئے مسلسل جدوجمد کی ضرورت ہے اور بغیر مسلسل مثق وریاضت کے کوئی مانا ہواتن ساز نہیں بن سکتا۔ ای طرح شعوری قوتوں میں اضافے کے واسطے مشقیں برداشت کرنا يرتي بين - اگر طالب علم يرهناي نه جابتا موتو قابل ترين اساتذه بھي مجھ نہیں کر کتے۔ اخلاقی کتب کا محض مطالعہ کر لینا کسی کو مقی نہیں بناسكتا اور روح ير كوئي بات تھونسنا نامكن ہے۔" "بركس" كے بقول شخصيت كى تقيران اخلاق كى تقيركى مائند خودى کی جاتی ہے۔ اخلاق کی تعمیر کرتے ہوئے انسان اپنی روح سے فی الامكان چيزوں كو نكاليا ہے اور اپني باطني زندگي كو آئيڈيل كے مطابق منظم کرتاہے اور اپنے اندر ایک قوی روح پروان چڑھا تاہے۔ تاریخ انسانی میں یہ جرت انگیز ائر ہر روز واقع ہوتا ہے۔ اکثر غریب گھرانوں ہی میں عظیم انسان پیرا ہوتے ہیں۔ لیکن ہر جاہل یا عالم 'پیر یا جوال اگر چاہے تو اپنے اندر موجود معنوی قوتوں سے استفادہ کرسکتا 

حد و على ما المالم قبل ترب و

حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:
"شر الفقر فقر النفس"
"برتین محاجی، نفس کی محاجی ہے" (غرر الحکم - ص ۴۳۷)
کیونکہ انسان نفس کی محاجی کی بناء پر اس سے کمیس زیادہ تیرہ روزی اور
بر بختی کاشکار ہوتا ہے جتنا مادی محاجی کی بناء پر ہوتا ہے۔ جب روح بیار ہوجاتی

و تھیلنے والے دباؤ کے مابین اعتدال وتوازن قائم کرنے کی صرف ایک راہ ہے اور وہ ہے خدا اور انسان کے در میان مضبوط اور بھی نہ ٹوٹنے والے بندھن کا قیام۔ اس لئے انسان جس قدر خدا سے دور ہوگا اسی تناسب سے اس کے انحراف میں اضافہ ہوگا۔

اسلام ہردل میں تقوی و پر بیزگاری کا پیج بوتا ہے اور کی صورت عقیدہ
وعمل کے درمیان خلیج کا قائل نہیں اور چاہتا ہے کہ انسان بھیشہ تفکر وادراک
اوراعمال و رفتار میں خدا کو پیشِ نظرر کھے۔ اس خدا کو بدِنظرر کے جواس کے
دل کے رازوں اور اس کے باطن کے تمام اسرار سے آگاہ ہے اور وہی جوانسان
کے وجود میں حق کی محبت اور اپنی رضا کے حصول کی خواہش ابھار تا ہے۔
جب تک انسانی فضائل کی محکم ویائیدار بنیاد کے بغیر ہوں گے 'ہرگز
بات ودوام نہیں پاسکتے۔ فضائل کی محکم ویائیدار بنیاد کے بغیر ہوں گے 'ہرگز
ثابت ودوام نہیں پاسکتے۔ فضائل کا فطری بشت پناہ عقیدہ ہے کہ جوان کے

بنابرایں ہر شخص محسوس کرسکتا ہے کہ طمارت دیا کیزگی ایسی چیزیں ہیں جن کی جرمیں انسان کے باطن میں محکم ہونی چاہئیں۔ فضیلت دیا کیزگی محض خواب وخیال میں آئیڈیل مجسم کرنے اور عمل میں اس کے برخلاف اقدام کرنے سے حاصل نہیں ہو کتی۔

ایک فرد جو دل کی گرائیوں سے خداپرست ہے' اس کا قلب اس قدر پاک ومُصَفّا ہوجاتا ہے کہ کسی فتم کی پلیدگی و نجاست اسے آلودہ نہیں کر سکتی اور ہرگزاس کے عقیدہ وعمل اور ادراک و رفتار میں جدائی و فاصلہ پیدا نہیں ہوسکتا۔

اسلام ہواوہوں کی موجوں کو حدیمی رکھنے کے لئے بھیشہ انہیں قابویمی رکھنے والی قوت کو کام میں لا تا ہے۔ یہ منظم 'آگاہانہ اور بامقعد روک تھام روح کا ایسے معروف اصول و قواعد کے ذریعہ کاسبہ کرتی ہے جو حکمت و تدبیر پر استوار ہیں۔ اس ویلے سے انسان ایک فردیا معاشرہ کے ایک عضو کے بطور اپنی گوناگوں خواہشات کے مابین اعتدال وہم آہنگی بر قرار کرتا ہے اور ان کی حد بندی کرتا ہے۔ تاکہ معاشرہ کے مقابل فرد کی حیثیت اور فرد کے مقابل معاشرہ کی حیثیت اور فرد کے مقابل معاشرہ کی حیثیت کا تعین کیا جاسے۔

اس صورت میں کہ جب انسان ہیشہ از خود ان دو راہوں میں سے کی ایک کو ترجیح دیتا ہے اور یا تو فرد کو معاشرہ کی خواہشات پر قربان کر تا ہے یا پھر معاشرہ کو انفرادی فوائد کے سامنے معمولی شار کر تاہے۔ جب انسان کی سرشت میں ایس ہم آہنگی وجود میں آجائے تو فرد اور معاشرہ دونوں منظم ہو جاتے ہیں اور سرایک اپنی اور سرایک اپنی فطری ذمہ داریوں کی انجام وہی میں مشغول ہو جاتا ہے۔

لیکن جب عقل پر تالے پرجائیں اورافکار وخیالات مجمد ہوجائیں تو انسان حقیقت کے اوراک سے محروم ہوجاتا ہے اور پھروہ اپنی شخصیت کے نقائص اور ناکامیوں کی وجوہ دریافت کرنے پر قادر نہیں رہتا۔ یہاں تک کہ جب اسے اپنے نقائص کا علم ہوتا ہے تو برا متعجب ہوتا ہے اور حتی خود سے نفرت کرنے لگتا ہے۔

حضرت على عليه السلام فرماتي بين كه: "لوعرف المنقوص نقصه لساء مايرى من Waall" Luck Vinder & Berger William

"غورو فکر کی عادت اختیار کرو کیونکہ اس طرح تم گراہی سے نجات پا سکتے ہو اور اس طریقے سے تہمارے کردار کی اصلاح ہو سکتی ہے۔"(غرراکلم-ص۸۱)

"الفكر فى الخير يدعوالى العمل به" "نيك كامول كى بارے ميں فكر كرنا انسان كو ان كى انجام وى پر آماده كرتا ہے-" (غرر الحكم-ص ۵۱ اور ص ۳۹۲)

"خوض الناس فى شئى مقدمة الكائن"
"كى چزكى بارك ميں لوگوں كاغور و فكر كرنا اس كے وجود ميں آنے كامقدمہ ہے۔" (غرر الحكم - ص ١٣٩٧ اور ص ١٥)

ڈاکٹر مارڈن غور وفکر اوراس کے مثبت نتائج کے بارے میں یوں لکھتا

"غور و فکر کرنا کشتی کے پتوار کا ساکام کرتا ہے۔ یہ حقیقت طویل عرصے تک پنال اور نظروں سے او جھل رہی تھی۔ اس وقت بھی (ایبا بی تھا) جبکہ لوگ غور و فکر تفکّر و تعقّل کو احرّام وستائش کی نظر سے دیکھتے تھے۔

اب وہ اس بیتے پر پہنچے ہیں کہ یہ ایک لامتغیرو معین قوت ہے جو استثنائی ونادر اذہان سے مخصوص ہے۔ فقط گزشتہ چند برسول میں فکر کی تنظیم کے ہنربر مطالعہ و تحقیق کا آغاز ہواہے۔
اس مطالع سے ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ فکر سے استفادہ کرتے

عيبه عيبه

''اگرانسان کو اپنی شخصیت کے نقائص ومعائب کاعلم ہو جائے تو وہ ان سے نفرت و بیزاری کا ظہار کرنے گئے۔''(غررالحکم-ص ۲۰۳) ''شوپنھاور'' کہتاہے:

"جس طرح آدی کو اپنے جم کے وزن کا احساس نہیں ہوتا اس طرح اسے اپنی بری عاد تیں' ناپندیدہ حرکات اور ناپندیدہ جال چلن بھی محسوس نہیں ہوتے۔ اس کے برعکس وہ بیشہ دو سروں کے عیوب ونقائض پر نظرر کھتاہے۔

دوسرے لوگ آئینے کی مائند ہمارے عیبوں کو منعکس کرتے ہیں لیکن ہمیں اپنے سے عیب نظر نہیں آتے بلکہ ہم سے سوچتے ہیں کہ یہ ہم میں نظر آنے والی چیز دو سروں کا عکس ہے۔"(افکارِ شوپنھاور - ص ۹۳)

یکی وہ مقام ہے جہاں ہمیں اپنے نفس کو خواب سے بیدار کرنا چاہئے۔

تاکہ وہ اپنی آئکھیں کھول کر حقائق کو درک کرسکے۔ یہ بیداری انسانی ذات میں چرت انگیزاٹر ات کا موجب ہوتی ہے اور انسان یوں محسوس کرتا ہے جیسے اسے ایک نئی زندگی مل گئی ہے۔

جوں جوں جہم بصیرت تھلتی ہے زندگی پر اس کے اثرات نمایاں ہوتے ہیں اور انحطاط پذیر شخصیت راو تکامل پر گامزن ہوجاتی ہے۔

حضرت علی علیہ السلام مختلف مقامات پر بصیرت لیعنی غور و فکر کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

"عليك بالفكر فانه رشد من الضلال ومصلح

متفکرین کے نظریات کو اس مسلے پر قوی ترکیا ہے۔" (پیروزی فکر -ص ۷-۸-۱۰)

#### برئے افکار کے نقصانات

جس طرح مثبت اورعالی افکار انسان کو سود مند اعمال کی جانب ابھارتے ہیں' اس طرح پلید وناپاک افکار اسے آلودگی وناپاک کی جانب کھینچتے ہیں۔ کیونکہ انسان سوچ بچار کرنے والا موجود ہے۔ وہ پہلے کس چیز کے بارے میں سوچتا ہے اور پھر عمل کرتا ہے۔

جب ناروا افکار ' بے معرف گھاس پھوس کی طرح انسان کے اندر پروان چر جتے ہیں تو پھولوں کی مائند خوبصورت مثبت افکار رفتہ رفتہ اپنی جگہ چھوڑ دیتے ہیں اور بے کار گھاس پھوس ان کی جگہ پر قبضہ کر لیتے ہیں۔ اور اس شیطانی سوچ کا نتیجہ ہو تا ہے کہ انسان ایسے مکروہ اعمال کی انجام دہی پر آمادہ ہو جاتا ہے جو اس کے دل کوسیاہ اور زندگی کو تباہ ویرباد کردیتے ہیں۔

مرچیز بقدرت کروان چڑہنے کے بعد تلخ یاشیریں کھل دیتی ہے۔ بڑے افکار بھی ایسے بھی کی مانند ہیں جس کا کھل تلخ ہو تا ہے اور انسان غیرار ادی طور پر ان افکار کی پیروی شروع کر دیتا ہے جو رفتہ رفتہ ایک خاور در خت کی صورت اختیار کرلیتے ہیں۔

سعادت کے حصول کے لئے ایک مطمئن روح اور پاک دل ضروری ہے۔ اگر روح کے در چے بڑے افکار کے لئے بند کردیئے جائیں توبیہ نیک افکار کی جو لانگاہ بن جاتی ہے۔ ہوئے ہم اپنی شخصیت کے مختلف پہلوؤں کو آپس میں ہم آہنگ کر كتے ہيں۔ اپن زندگى كے خارجى عوامل ياكم ازكم اين نفس ير ان عوامل کے اثرات میں ردوبدل کر علتے ہیں اور اس طرح سعادت وکامیابی کے حصول کو ممکن بنا کتے ہیں۔ فکری تربیت کے امکانات لامحدود اور اس کے نتائج لامتابی ہیں۔ ہر فکراس قلم کی ماند ہے جو زندگی کے سکے مرمرے علاوں کو راشتی ہے۔ انذا ہارے لئے ضروری ہے کہ عزم صمیم کے ساتھ فکر کو بھترین راہ پرلگائیں اور اس عزم کو جامہ رعمل پہنانے کے واسطے این اراوے کی تمام ترقوت کو کام میں لائیں۔ آپ کوایے تمام وجود کے ساتھ اقرار کرلینا جاہئے کہ فکر بطور مطلق آپ کے تمام مقدرات پر حاکم ہے اور معمولی ساغورو فکر بھی آپ کی قسمت بنانے میں کوئی نہ کوئی حصّہ ضرور رکھتا ہے۔ یہ یقین رکھے کہ اگر آپ اپ افکار کی مناسب راہ پر رہنمائی کریں گ تو قدرتی طور پر اور نمایت آسانی کے ساتھ ایک اچھا مستقبل آپ کا مقدر بن سکتا ہے۔ فکر 'مادی اور معنوی مسائل کے بارے میں جو کردار اداکرتی ہے وہ رفتہ رفتہ مزید واضح ہو رہا ہے۔ اور وہ لوگ بھی جو مختلف ماکل میں باہم اختلاف رکھتے ہیں اس بارے میں متفق الرائے ہیں۔ وہ نتائج جو عملی تجربات سے حاصل ہوئے ہیں انہوں نے اس نظریے

كے برترين مخالفوں كو بھى اس كا قائل كرديا ہے اور فنى تجربات نے

Contact: jabir.abbas@yahoo.com http://fb.com/ranajabirabbas

جانب لے جانے والی تالیندیدہ باتوں سے نجات کی مسلسل کوشش جاری رکھے اوراچھی عادات اپنانے پر بھی توجہ مرکوز رکھے تو قدرتی طور پر رفتہ رفتہ انسانی فضائل اس میں جاگزیں ہوجائیں گے۔

خود کو یاک ویا کیزہ صفات سے مُرتن کرنے کے لئے اچھی اور پندیدہ صفات کی جانب متوجہ رہنا چاہئے کیونکہ خود کو اچھے اور نیک فضائل کی تاکید كترب ع برن ما ي الله آتين-جيكو لكمتاب:

وونفس کو تلقین کرنا در اصل عادات کے خلاف ایک اور فوج کی صف بندی کرنا ہے۔ بجائے یہ کہ خود اس پر حملہ کریں ایے افکار ضمیر میں وافل کریں جو ان افکار کی ضد ہول جن کی وجہ سے یہ عادات وجود میں آتی ہیں اور اس طرح ذہن میں نے افکار و خیالات کو جگہ ملق <u>-</u>-

اس مقصد تک رسائی کے لئے سب سے پہلے جس مسئلہ کو پیش نظر ر کھناچاہے وہ اس حقیقت بر گری نظرو الناہے کہ عادات کو ترک کیا جاسکا ہے۔ ہم خود کو اس شرے ممل طور سے نجات دے سکتے ہیں اور این مقصد تک پینے کتے ہیں۔ اس بات کو بار بار دہرانا جائے۔ یہ یقین قانون تلقین پذیری کے مطابق باربار و مرانے سے ہارے ول میں بیٹھ جائے گا اور ضمیر بر خود بخود یہ تلقین شبت ہو جائے گی اور اس احساس كالغومونا ثابت موجائے گاكہ جرنا قابل احراز ہے۔ اگر کی میں یہ خوش فنی کہ (ناپندیدہ) عادات کو جب جاہیں گے

ایک بزرگ سے دریافت کیا گیا۔ سعادت کس ذرایعہ سے حاصل کی جاعتی ہے؟ : 2 26 "انانی فکر کے حس وجال ہے۔" لنذا یانی کواس کے منبع ہی سے قابو میں کرنا جائے۔ برے افکار کوول میں

راہ ہی نہیں دین چاہے اور این اندر صرف سود مند اور باقدر رقیع باتوں کے بارے میں غور و فکر کی عادت ڈالنی چاہئے۔

حضرت على عليه السلام فرماتي بين:

"عودنفسكالاستهتار بالفكر والاستغفار 'فانه يمحوعنكالحوبةويعظم المثوبة"

"خود کو غورو فکرے عشق اور اس طرح استغفار کاعادی بناؤ کیونکہ بیہ روش تمهاری خامیول اور خرابیول کونه صرف دور کردے گی بلکہ تہارے تواب میں اضافہ کا بھی باعث ہوگ۔"(غرر الحم-ص ١٩٢) "عودنفسكحسن النية وجميل القصدتدرك فيمساعيكالنجاح"

"اینے اندریاک ومنزّہ نیت اور نیکی کی جانب توجہ کی عادت ڈالو تاکہ ائي كوششول مين كامياني حاصل كرسكو-"

(غرراهم -ص ۱۹۲)

اگرچہ پہلے سے ول میں بیٹے ہوئے بڑے خیالات آسانی سے اپنی جگہ نمیں چھوڑتے۔ لیکن اس کے باوجود اگرانسان شخصیت کو تباہی وبربادی کی

برل ڈالیں گے یقین کی حد تک پیدا ہو جائے تو یہ کیفیت نمایت فہیج ہے' بہتر ہے کہ اس کی بجائے ایسے معائب سے پر ہیز کی راہ اپنائی جائے جو ان خطاکاریوں کا سب ہیں۔"(تلقین بہ نفس-ص١٠١)

### شخصیت کی نشوونماسے مقصد کا تعلق

جو چیزانسان کو انسانیت کے بلند مقام و مرتبے کی جانب کے جاتی ہے اور جس کے نتیج میں اس کی شخصیت کو رشد و کمال حاصل ہو تا ہے وہ اس کا زندگ میں ایک ارفع واعلیٰ ہدف کا مالک ہو نا ہے۔ جتنا ہدف عالی ہو گا انسانی شخصیت اسی قدر پروان چڑے گی۔

بے شک اسلام ایک وسیع ہدف کا حال ہے اور اس کی نگاہ ایک نمایت
وسیع اور جامع افتی پر ہے۔ وہ مسلمان جن کی تربیت پیغیر گرامی اسلام کے
ارشادات و تعلیمات کے سائے میں ہوئی وہ مبداء ہتی سے ارتباط رکھ کر اور
اپنے نفوس کا تزکیہ کرکے ایک ممتاز اور عالی ترین شخصیت کے مالک ہوگئے۔
ایسی وہ گراں بما اور بیش قیمت مقاصد ہیں جن کے حصول کے لئے ان کے قدم
آگے ہی آگے کی جانب بردھتے رہے۔

مشہورام کی ماہر نفیات "البرث" کتا ہے کہ:
"مقاصد کا شار شخصیت کی خاص اور اہم صفات میں ہوتا ہے۔ مقصد
اور نیت ہی سے اس روش کا پتہ چاتا ہے جس پر انسان چلناچاہتا ہے۔
انسان کی نیت اور مقاصد ہی ایسے محرکات کا انتخاب کرتے ہیں جو
انسان کے لئے سودمند ہوں۔

اس انتخاب کے ذریعے وہ ایسے عناصر سے شناسائی حاصل کرتا ہے جو مطنر و ضرر رسال ہیں اور یوں وہ آگے برئے کے لئے بہت می چزیں حاصل کرلیتا ہے۔

"اسر گر" یہ دیکھنے کے لئے کہ آدی کوئی قابلِ قدراور باقاعدہ روش اختیار کئے ہوئے ہے یا نہیں۔ مقصد کو سب سے زیادہ اہم سمجھتا ہے۔

ایک بنی بنائی عمارت ساکت وراکد ہے لیکن ایک الی عمارت جو ابھی زیرِ تقمیر ہے اور ایک معین رائے پر اپنی تنجیل کی جانب گامزن ہے اس میں بنانے والے کے مطلح نظر کے مطابق تبدیلی کی گنجائش پائی جاتی ہے۔

بسرحال جمال رشدو تکامل بوری زندگی میں جاری وساری ہوتا ہے وہاں شخصیت میں فدہمی حس کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ ایک بالغ انسان کی عقل بشرطیکہ وہ ابھی رشد و تکامل کی حالت میں ہو حتی المقدور اپنی منطقی صلاحیت کو بڑہانِ قیاسی و استقرائی اور اخمالات کے پیانے پر وسعت رہے گئی ہے۔

جب انسان التي يہ جدوجمد جارى ركھتا ہے اورائي قوتوں كو كام ميں الآنا ہے تو وہ محسوس كرتا ہے كہ الله اليك طرح كے ايمان كى ضرورت ہے تاكہ اسے عقل كے مكمل طور پر فئلست كھاجانے كے بعد ايك دفاعى ہتھيار كے بطور استعمال كرسكے۔ وہ جان ليتا ہے كہ اس دنيا كى بے رحم مشكلات كا مقابلہ كرنے كے لئے عشق وايمان كى

اگرچہ اس سائنسی نظریے کو گزشتہ چند دہائیوں کی پیداوار قرار دیا جاتا ہے۔
لیکن اسلامی روایات میں چودہ سوسال قبل ہی سے ان باتوں کاذکر ملتا ہے۔
امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام روحانی بیاریوں کے جہم پر مرت
ہونے والے اثر ات کے بارے میں فرماتے ہیں کہ:
"العجب لغفلة الحساد عن سلامة الاجساد"
"قجب ہے کہ عاسد اپنے بدن کی سلامتی سے کیوں غافل ہوتے
ہیں۔" (نبج البلاغہ ڈاکٹر صالحی۔ ص ۱۹۸۸)
"الهم یذیب الجسد"
"فم واندوہ انسان کے بدن کو گھلاکررکھ دیتا ہے۔"
(غررالحکم۔ ص ۱۹۵۲)

"من اطاع غضبه تعجل تلفه" "جو شخص غيظ وغضب كي رومين بمه جاتا بهو اور خود پر تقابونه ركھتا بهو

اس کی موت جلد واقع ہو جاتی ہے۔"

(غررا کلم - ص ۱۵۳ اور ص ۳۵ اور ص ۳۵ رسول مقبول برن کے کیمیائی افعال کے انسان کی نفیلت اور خلق وخو پر مرتب ہونے والے افرات کے بارے میں فرماتے ہیں کہ "لا تحمیت واالقلوب بکثرة الطعام والشراب فان
القلب یموت کالزرع اذاکثر علیه الماعی"
"زیادہ کھائی کراپ قلب کو مردہ مت کرو کیونکہ قلب کھیت کی مائند
ہے جب اے ضرورت سے زیادہ پانی دے دیا جاتا ہے تو وہ تباہ ہو جاتا

ضرورت ہے۔ اکثر فرجی افراد کا دعویٰ ہے کہ ان کی دیانت مافوقِ
فطرت قوتوں پر توجہ رکھنے کا نتیجہ ہے کیونکہ ظواہرِ طبیعی
اور اسرار آمیز حوادث نے ماوراء طبیعت پر ان کے ایمان میں اضافہ
کیا ہے۔ اس طرح انسان ایک ایسے جامع اعتقادی نظام کی تلاش کے
نتیج میں جو اسے پوری کا نتات سے مراوط کردے 'اپنے لئے ہدف
وجت کا تعین کرلیتا ہے۔

ایک خاص تصور کا کات انسان کی پوری زندگی کو اینے اعتقادات اصولوں اور تصورات کے تحت لے آتاہے۔

یقیناً ندہب انسان کو اضطراب شک و تردید اور ناامیدی کی یلغار کے مقابلہ اور اس سے دفاع کے لئے آبادہ کرتا ہے۔ اور اس کے ساتھ ساتھ وہ انسان میں آئندہ کے لئے عزم وارادہ بھی پیدا کرتا ہے۔ جس کے بل ہوئتے پروہ اپنے آپ کو ایک پُر معنی انداز میں "تمامیت وجود" سے پیوستہ و مربوط کرتا ہے۔"

(رشر فخصیت - ص ۹۸٬۹۳٬۹۳)

## روح اور جسم کی کار کردگی کاباہمی ارتباط

سائنسی تحقیقات اور تجہات سے یہ بات ابت ہو چکی ہے کہ روحانی اور نفسیاتی بیاریوں کا اثر جم پر بھی پڑتا ہے اور اس طرح روح پر بدن کے کیمیائی انفعالات کے اثرات مرتب ہوتے ہیں اور بیس سے ہمیں روح اور جم کے باہمی ارتباط کاعلم ہوتا ہے۔

سرگرمیوں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ شعوری اور فزیولوجیکل فعالیتوں کی ہم بنگی قدیم عقیدہ کے مطابق نہیں جو روح کے دماغ میں ہونے کے قائل تھے۔ در حقیقت بدن انرجی اور معنوی و نفیاتی جو ہروں سے مرکب ہے۔ جمال تک فکروشعور کا تعلق ہے یہ بدن کے ایک حقے یعنی دماغ کے غدودوں کی کارکردگی کانام ہے۔ نفیاتی مظاہر کے لئے بدن کی مدد ضروری ہے۔

ایک جملہ میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ انسان اپنے ذہن اور پورے جمم ك ساته سوچ بچار كرائے، محبت كرائے، رنج والم ميں مثلا موا ہے 'ستایش و نیایش کرتا ہے۔"(انسان موجودِ ناشناختہ -ص ۱۵۲) "كار وزمارنى" ناى مم عصرها مرنفسات كيه يون اظهار رائ كرتاب-"ابھی گزشتہ چند دہائوں میں یہ بات کمل کرسامنے آئی ہے کہ اس بات كابست امكان ہے كہ جذبات و خيالات 'مثلاً محبت يا نفرت كے جذبات بدن میں ہونے والے کیمیائی ردِّعمل کی ترجمانی کرتے ہوں۔ الم يكيرك (Psychiatric) علم طب يعني جم ونفيات دونوں سے مربوط علم طب واضح طور پر بتا تا ہے کہ بدن میں ہونے والے تیمیائی عمل یا روعمل کا آدمی کی نفسیات پر بھی اثر پڑتا ہے اور نفاتی عمل یا روعمل سے بدن بھی متاثر ہوتا ہے۔ آج ہم کیطرفہ طور ير صرف نامياتي كيميا (ORGANIC CHEMISTRY) ہی کو نفیات یر اثر انداز قرار نہیں دے علتے بلکہ ہمیں یہ بھی کہنا چاہے کہ نفسیات کو بھی بدن کی کیمیکل فیکٹری کا نظام چلانے میں

-- "(نج الفعاد- ص ٥٢١)
"من تعود كثرة الطعام والشراب قساقلبه"
"زياده كهانے پينے كا عادى فخص بے رخم وسك ول ہو جاتا
ہ- "(نج الفعاد- ص ٥٤٣)
امرالمومنين عليه السلام فرماتے بين :
"التخمة تفسد الحكمة"

"معدے کی گرانی انسانی عقل پر بُرااثر ڈالتی ہے۔" مشہور دانشور پروفیسر کارل کہتا ہے۔

"تحقیق سے بیہ بات ثابت ہے کہ نفیاتی سرگرمیوں کا جسمانی نظام سے براہ راست تعلق ہوتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ عضلاتِ بدن میں رونما ہونے والی بعض تبدیلیاں نفیاتی حالات کا نتیجہ ہوتی ہیں اور اس طرح بعض خاص نفیاتی کیفیات اعضاء کے اعمال کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ خلاصہ بیہ کہ وہ مجموعہ جو انسانی بدن اور روح پر مشمل ہے "ہیں۔ خلاصہ بیہ کہ وہ مجموعہ جو انسانی بدن اور روح پر مشمل ہے "عضویاتی اور نفیاتی عوامل کے اثرات قبول کرتا ہے اور خود میں تبدیلیاں لاتا ہے۔ روح اور جم سنگ مرمر کے مجمعہ کی ماند باہم مخلوط ہیں اور مجتمے کو توڑے یا تراشے بغیراس کی شکل تبدیل نہیں کی جاسمی۔

ہم جانتے ہیں کہ معدے 'آنتوں اور جگر کی بیاریاں انسانی مخصیت کو کس قدر بدل ڈالتی ہیں۔ اعضاء بدن کے خلیات (CELL) ایسا رقیق مادہ ٹیکاتے ہیں جو خون میں شامل ہو کرنفیاتی اور معنوی

## چوتھاباب - المرائ المائل المائل

# فرائض کے محور پر زندگی کی گروش

انسان اور فرائف \_\_\_\_\_\_ معال کے لئے کوشش \_\_\_\_\_ معال مقاصد کے حصول کے لئے کوشش \_\_\_\_ معال مقاصد کے حصول کے لئے کوشش وت ارادی کے صبح استفادہ \_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے سلسلے میں ایمان کاکروار \_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے سلسلے میں ایمان کاکروار \_\_\_\_ ۱۹۳ فیری فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_ عبادت اور فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض شنای کے مراتب \_\_\_\_\_\_\_ ۱۹۳ فرض

دخل عاصل ہے۔ بلکہ شاید کی ایک بات کہنی زیادہ بہتر ہو کہ نفسیات ہی بدن کا کیمیائی نظام سنبھالے ہوئے ہے۔
اس موضوع پر گمری تحقیق کرنے والے ماہرین کہتے ہیں کہ ہمارا ہمیشہ روح اور جم کے ایک مجموعہ سے سروکار رہتا ہے۔ بھی ہماری توجہ روحانی یا نفسیاتی پہلو کی طرف رہتی ہے اور بھی توجہ جسمانی پہلو کی جانب مبذول ہو جاتی ہے۔
یہ عظم کہ "خود کو پچائے" قدیم ایام کی مانڈ آج کل فیرادی چیز کے بی شعور و بے جان مادہ پر تسلط کے معنوں میں استعمال نہیں ہولا اور بھی اندی مانڈ نہیں جو کہتے انسویں صدی کے مادہ پر ستوں کے اس اعتماد کی مانڈ نہیں جو کہتے انسویں صدی کے مادہ پر ستوں کے اس اعتماد کی مانڈ نہیں جو کہتے ہے کہ جگر کی طرح دماغ بھی ایک مادہ چھو ڈتا ہے جو قار کملاتی ہے۔

ہم آمکی پر مزید مخقیق باتیں ننے کے منظر ہیں۔" (راز کرشمہ ھا-ص۲۹۵'۲۹۸)

Supreme of of all of all the of the offer

نظام ہے جس کے تحت انسانی زندگی چلتی ہے۔ خلاصہ یہ کہ زندگی کے ابتدائی
ترین مراحل سے لے کراس کی انتہا تک وظائف وذمہ داریوں کالسلسل پایا جاتا
ہے اور کسی صورت میں انسان اور اس کی ذمہ داریوں کو جُدا نہیں کیا جاسکا۔
انسان میں جب تک ذمہ داریوں کی ادائیگی کی قوت وسکت موجود ہو' ذمہ
داریاں اس کے سنگ سنگ بین صرف موت ہی اس کی ذمہ داریوں سے
گلوخلاصی کا ذریعہ ہے۔

نداہب کے معین کردہ دستورواحکام سے قطع نظر انسان فطر تا بھی مقررات کا پابند ہے۔ انسان کے اوصاف وخواص 'جذبات واحساسات اور اس کی نفسانی خواہشات کے مطابق اس کے فرائض وجود میں آتے ہیں۔ اب یہ اور بات ہے کہ ان فرائض کو انجام دینے کا باعث بننے والے محرکات مختلف موں۔

البتہ یہ کما جاسکتا ہے کہ وظائف کا محور و مرکز عقلی قوانین ہیں اور مذہبی احکام کی پیروی بھی عقلی قوانین کی متابعت ہی پر شنج ہوتی ہے۔ کیونکہ اجتماعی وساجی مسائل کے بارے میں دینی احکام و فرامین بھی عقلی اور اکات ہی کی تشریح

وظائف و فرائض سے شاسائی کوئی مشکل کام نہیں۔ فرائض پر عمل کرنا
سخت مشکل اور تصوّر سے کہیں زیادہ دشوار کام ہے۔ پس بھرپور توجہ محکم
واستوار ایمان اور سخت جانفشانی کے ذریعہ اس راہ کو طے کیا جاسکتا ہے۔
معاشرہ جمال انسانی فضائل و کمالات کی پرورش گاہ ہے وہیں ماحول بکشرت
رذائل کی پیدائش کاسب بھی ثابت ہو تا ہے۔ معاشرہ کا تکائل وہاں جاکے رکود

# انسان اور فرائض

انسان کا خود اپنے ہم نوعوں کے ساتھ زندگی بسر کرنا اس کی ایک فطری ضرورت ہے۔ ایک اجتماعی وساجی زندگی کی جانب میلان وہ مستقل عامل ہے جو انسان کو ایک معاشرہ کی تشکیل کی جانب راغب کرتا ہے۔

انسانی ساج گوناگوں افراد اور مختلف طبقات پر مشتمل ہوتا ہے۔ اجھاعی میدان میں ہر فرد بعض فرائض وذمہ داریوں کی ادائیگی پر مامور ہے اور ہرایک کے لئے ضروری ہے کہ انہیں خوش اسلوبی کے ساتھ اداکرے۔

معاشرے کا نظام اسی وقت صحیح طور پر چل سکتا ہے جب ہر فرد اپنی معین اور قبول کی ہوئی ذمہ داریوں کو تندہی سے انجام دے اور اپنے دائرہ و ظائف سے تجاوز نہ کرے۔

حیوانی زندگی کسی قاعدے قانون کی پابند نہیں ہوتی جبکہ اس کے برخلاف انسانی زندگی مختلف مقرر ات وقیود کے اندر ہوتی ہے۔ باالفاظ دیگر انسانی زندگی کے ہر ہر شعبے میں معین حدود وقیود پائی جاتی ہیں اور یمی قیود ومقرر ات انسانی زندگی کو حیوانی زندگی سے ممیز و متمایز کرتی ہیں۔

انسان کی تمام حرکات و سکنات کے لئے خاص و ظا کف معین ہیں اور یمی وہ

مجھی بوی اور عظیم ذمہ داریوں کا بوجھ اٹھانے پر قادر نہیں ہوتے اور کسی میدان میں ان کی صلاحیتیں اُبھر کر سامنے نہیں آتیں اور کسی شعبہ کی نمایاں شخصیت نہیں بن پاتے۔

ایے لوگوں کے مقابل ایک دو سراگروہ ہے جو اپنے فرائض وزمہ داریوں سے کی صورت غافل نہیں ہوتا' زندگی کے تغیرات و دگر گونیوں اور نشیب و فراز میں اضمحلال و اضطراب سے دو چار نہیں ہوتا۔ ہمیشہ اپنی ذمہ داریوں کو احسن طریقے سے پورا کرنے پر آمادہ نظر آتا ہے اور اپنی تمام مسائی جمیلہ کو انسانیت کے لئے سودمند کاموں میں صرف کرتا ہے' خواہ اس سلسلہ میں اسے کسی ہی مشکلات کیوں نہ جھیلنی پڑیں۔ للذا جوں جوں اس کے علم ودائش' فکر وقصیرت میں اضافہ ہوتا ہے اس تناسب سے اس کے اندر اپنی اجماعی ذمہ داریوں کی ادائیگی کی جانب رغبت بوھتی جاتی ہے۔

### اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لئے کوشش

جو چیز زندگی کی اہمیت میں اضافہ کرتی ہے وہ ارفع واعلیٰ مقاصد کے حصول

کے لیے جمدو کاوش ہے۔ انسان کو چاہئے کہ وہ ایک شائستہ اور انسانیت کے شایانِ شان مقام کے حصول کاعزم وارادہ رکھے اور نفس کی برورش وظائف وزمہ داریوں کی ادائیگی اور معاشرہ کی بے دریخ خدمت کے لئے حتیٰ الامکان متمام کوششیں بروئے کارلائے۔ شیریں نخن شاعر حافظ کے بقول :۔

چو غنچہ گرچہ فروبنگی است کار جمان چو غنچہ گرچہ فروبنگی است کار جمان اور جمان باش ا

وجمود کاشکار ہو جاتا ہے جہاں اس کا ہر فرد اپنے فرائض وذمہ داریوں سے تجاوز کرنے لگتا ہے اور اپنی عظیم ذمہ داریوں کو فراموش کر بیٹھتا ہے۔

ہر پودا اپنی نشوونما کے لئے خاص توجہ کاطالب ہو تا ہے۔ جو چیز معاشرہ کی ترقی و تکامل کا سبب ہوتی ہے وہ اس کا جغرافیائی محلِ و قوع اور مادی عوامل نہیں بلکہ یہ چیز خاص معنوی و تربیتی عوامل ہیں جو ایک شائستہ اور روبہ ارتقاء معاشرہ کی بنیاد رکھتے ہیں۔

جس معاشرہ میں احساسِ ذمہ داری کی روح حاکم ہو وہاں پاک وپاکیزہ قلوب نیک نیتی اور خوش رفتاری کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ ایسے معاشرہ میں حضات اور حق کشی پروان چڑہتے ہیں اور نہ ہی ان کی نشوونما کا میدان ہموار ہوتا ہے۔ بلکہ اس معاشرہ کا ہر فرد جرائم و جنایات کے مقابلہ میں سیسہ بلائی ہوئی دیوار ثابت ہوتا ہے۔

ہمیں محض اس بناء پر تابی وبربادی سے دوچار نہیں ہونا پڑتا کہ ہم نے اپنے فرائض وذمہ داریوں کو ادا نہیں کیا۔ بلکہ بہت سے لوگ جو بے شار وسائل وامکانات کے مالک ہوتے ہیں وہ چاہتے ہیں کہ انہیں صرف اپنی ذات کے کا استعال کریں ای بناء پر بعض ایی ذمہ داریوں کی ادائیگی سے چشم پوشی برتے ہیں جن کی بناء پر انہیں اپنی بعض خوشیوں اور آسائشوں سے وستبردار ہونا پڑتا ہے اور اس بات پر آمادہ نہیں ہوتے کہ اپنا وقت کچھ ایسے امور کی انجام دی میں صرف کریں جن کا کھل دو سرے کھائیں۔

اس گروہ کے افراد جن کی فکر و نظر اور سرگر میاں محدود اور فقط اپنے مخص امور کے محور پر گھومتی ہیں اور محض یمی ان کی عادت بن جاتی ہے " وہ

اس میں خدا کی رحمت دونوں فریقوں (مختاجوں اور مدد گاروں) پر نازل ہوگی۔

دورِ حاضر میں ساجی دباؤ میں اس قدر اضافہ ہوگیا ہے کہ لوگوں کی شخصیت معدوم ہو چی ہے۔ کھ کردکھانے اور اپنے وجود کو منوانے کی آرزو دم توڑ چکی ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ہم ابھی حقیق تر"ن سے بہت دور ہیں۔ ہارے زمانے کے لوگوں کی غلطی یہ ہے کہ وہ اوری زندگی کو آنکھ بند کر کے گزار ناچاہتے ہیں اور نیکی کے جو مواقع انہیں ميسرين ان كى جانب متوجه نهيل موتے۔ اگر ہم آئكھيں كھول كر اینے اردگرد ایک طائرانہ نظر ڈالیں تو ہمیں بے شار ایسے لوگ نظر آئیں گے جنہیں ماری مرد کی ضرورت ہے اور وہ کی بدی چز کے مختاج نهیں بلکہ انہیں بت چھوٹی اور معمولی چزیں ور کار ہیں۔ ہمیں دو سرول کی مدد کرتے ہوئے اپنی زندگی اور انتمائی قیمتی یو نجی کو بے قیت سمجھنا چاہے۔ وہ معمولی رقم جو ایک بیوہ کی کل متاع حیات ہے اور وہ اسے انفاق کرتی ہے ' ثروت مندوں کی بے شار دولت اور تمام بخشوں پر عاوی ہے۔ بہت سے لوگ کہتے نظر آتے ہیں کہ اگر مارے پاس روپیے بیے ہو آ او غریب غرباکی مرد کرتے 'انسانیت کے لئے کام کرتے۔ ہم سب اگر چاہیں تو محبت اور ہدردی کی دولت سے استفادہ کر کتے ہیں۔ اگر ہم نے خلوص دل سے کی کی مشکل دریافت کرلی اور اس کے ازالے کے لئے سرگرم عمل ہو گئے تو گویا ہم اپنی گر انمایا چیز لعنی محبت وجدردی کو کام میں لائے اور دنیا کی تمام (اگرچہ دنیا کا کام غنچ کی طرح بند ہو گر تو بادِ بماری کی مانند ایسے غنچوں کی گرہ کھول کھول کرانہیں پھول بنا آرہ) ''ڈاکٹر شوائٹرز'' کہتاہے۔

"ہم اکثرلوگوں کی زبان سے یہ جملہ سنتے ہیں کہ "میں اس دنیا میں عظیم کام کرنا چاہتا ہوں لیکن گوناگوں ذمہ داریوں اور پیشہ ورانہ معروفیات نے مجھے اس قدر جکڑ رکھا ہے کہ مجھے یہ توفیق حاصل نمیں ہو یا رہی۔ چھوٹے چھوٹے کاموں میں اتنا غرق رہتا ہوں کہ زندگی کو بامقعد وبامعنی بنانے کی فرصت نمیں ملتی۔"

یہ ایک بہت عام اور خطرناک غلط فنی ہے کیونکہ ہرانیان کے لئے گھر بیٹھے بھی لوگوں کی مدد کرنا ممکن ہے۔ اس طرح اس روحانی سکون اور خوشی حاصل ہو گی۔ اس طرح کا اطمینانِ خاطراور روحانی سکون حاصل کرنے کے لئے ضروری نہیں کہ انیان اپنی روز مرہ ذمہ داری سے چشم پوشی کرکے کوئی بڑا کام اپنے ذمہ لے۔ ایسے کاموں کو میں "آپ کی ٹانوی ذمہ داری" سجھتا ہوں۔ جو کام آپ کو کرنا ہے وہ صرف یہ ہے کہ اپنی فرصت کے بے شار لمحات کو کام میں لایئے اور اس ذمہ داری کو اوا کیجئے۔ اس طرح آپ کو بہت فیمتی لمحات میتر ہوں گے اور آپ ایک کمل طاقت کے مالک ہو جائیں گے۔

آج جو چیز کمیاب ہے اور دنیا جس کی مختاج ہے وہ ایسے افراد ہیں جو دو سرول کے کام آسکیں۔ ایساکام جو دو سرول کے لئے انجام دیا جائے کرے اور گوناگوں خواہشات کے سمندر میں غرق ہو جائے۔
قوتِ ارادی ایک آسانی نعمت ہے۔ بھی اسے بے مصرف نہیں چھوڑنا
چاہئے یا اس سے وظائف وذمہ داریوں کی ادائیگی میں مدد لینے کی بجائے پلید اور
غیرانسانی افعال کی انجام وہی میں استعال نہیں کرنا چاہئے۔ قوتِ ارادی کا
فقدان اور عزم صمیم کی کی وظائف و ذمہ داریوں کی ادائیگی میں سب سے بڑی
رکاوٹ ہے۔

صمیری رہنمائی میں شہوات و خواہشاتِ نفس کا مقابلہ کرنے کے لئے قوتِ ارادی کو کام میں لانا اور خود پرتی واخلاقی خرابیوں پر فتح یاب ہونا ابتداً ایک وشوار اور سخت محنت طلب کام ہے لیکن ارادے کی پختگی مسمیری پشت پناہی اور مسلسل کو شش کے نتیج میں انسان کی روح بتدر ی طاقتور ہوتی چلی جاتی ہے اور اس کے اخلاق سنورتے جاتے ہیں اور پھر فرائض پر عمل ایب معمولی اور قابلی برداشت کام بن جاتا ہے۔

اگر احساسِ فرض قوی ہوتو انسان مشکلات اور رکاوٹوں سے نمیں گھرا تا۔
الیمی صورت میں اگر اس کی مساعی وکوشش بے بتیجہ بھی ہو جائیں تب بھی کم
از کم اس کا تعییر مطمئن ہوتا ہے اور وہ خود کو اپنے نفس کے مقابل سرمخرو سجھتا
ہے۔ کیونکہ بہرطال اس نے اپنے فرض کی ادائیگی میں حتیٰ المقدور جانفشانی
سے کام لیا ہوتا ہے۔

ایک باب اپنے بیٹے کو یوں نفیحت کرتا ہے۔ "بیٹا! اس بات سے فکر مند نہ ہونا کہ تو تو تنگ دست و غریب رہے اور دو سرے تیرے سامنے خیانت و فریب کے بل بوتے پر دولت مند دولت و ثروت اس کے مقابل آئے ہے۔

مکن ہے آپ یہ سوچتے ہوں کہ مطمئن اور خوشگوار زندگی گزار نے

کے لئے مجھے افریقہ کے جنگلوں میں سکونت اختیار کرنا چاہئے۔ لیکن

شاید آپ کے علم میں نہیں کہ جمال آپ رہ رہے ہیں یہیں رہے

ہوئے بھی آپ آسودہ اور سرور آمیز زندگی بسر کر سکتے ہیں اور وہ اس

طرح کہ خود کو جبتی اور کوشش پر اکسائے اور ہزارہا محبت آمیز کار خیر

انجام دیجئے۔ یہ روحانی عمل حوصلہ 'فداکاری اور جرات کا متقاضی

ہے۔ محبت جو انسان کی آزمائش کی ایک کموٹی ہے قوی اور معلم

ارادے کی مختاج ہے۔

کیکن یاو رکھنا چاہئے کہ اس مشکل فریضے اور "ٹانوی ذمہ داری" کے ذریعہ حقیقی سعادت عاصل کی جاسکتی ہے۔"

(کلیدهائی خوش بختی-ص۲۷۹ اور ۲۷۷سے بعض اقتباسات)

## قوت ارادی سے صیح استفادہ

انسان آزاد ہے 'خواہ اپنے ضمیر کے فرمان کو قبول کرے یا رد کردے۔ ہر مخص اپنی ذات کا آپ مالک اور صاحبِ ارادہ ہے۔ وہ چاہے تو سچائی دیا کیزگی کا انتخاب کرے 'نفس پرتی اور خواہشات و میلانات کی قید سے آزاد رہے ' جوانمردی کو اپنا شعار بنائے اور ظلم وستم کے قریب بھی نہ چھکے۔ ان صفات کا اپنانا اس کے اپنے ہاتھ میں ہے وہ چاہے تو تلاش وکوشش کے ذریعہ خود کو ان صفات سے آراستہ کرے یا اس کے برعکس انحطاط و رذالت کی راہ اختیار صفات سے آراستہ کرے یا اس کے برعکس انحطاط و رذالت کی راہ اختیار

-2502

ظاہر ہے ایے معاشرہ میں بڑائیوں اور ریاکاریوں کو پھلنے پھولنے کا موقع طے گا اور بڑے اخلاق و تباہکاریاں تیزی کے ساتھ پاکیزگی و شائستہ اخلاق کی جگہ لے لیں گی۔ کیا عجب کہ ایسے پاکیزہ لوگ جو اس جانکاہ ماحول میں زندگی بسر کر رہے ہوں پاکیزگی و تقویٰ کی راہ چھو ڑنے پر مجبور ہو جائیں کیونکہ ان حالات میں اپنے ایمان کی حفاظت کرنا ہر ایک کے بس کی بات نہیں ہوتی۔ ایک عام آدمی پرورش کے لئے معاشرہ کا مختاج ہے اور معاشرہ میں ایسے مثالی نمونوں کا مختاج ہے جن کی زندگی نمونہ رحمل ہو۔

### فرض شناس کے سلسلے میں ایمان کا کردار

احساس ذمہ داری اور انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں پر محیط وظائف و فرائف کی بجا آوری' فرد و اجتماع کی سعادت کی اہم ترین بنیاد ہے۔ اسلامی تربیت کی بنیاد بھی احساسِ ذمہ داری اور اس کی انجام دہی پر استوار ہے۔

ہر مرد مسلمان کو اپنی زندگی میں سعادت وخوش بختی کے حصول کے لئے صرف اور صف ایمان وعمل پر تکمیہ کرنا چاہئے۔

حضرت آمام دین العابدین علیه السلام این گرانقذر کلمات میں انسانی زندگی کے مختلف شعبوں میں وظائف وذمہ داری کی وسعت کے بارے میں یوں فرماتے ہیں:

"اعلم رحمك الله ان لله عليك حقوقاً محيطة بكفي كل حركة تحركتها اوسكنة سكنتها او

بن بیٹھیں۔ تو جاہ و مقام کے بغیر زندگی گزار دے ' دو سرول کی پروانہ کرکہ وہ بے شری وب حیائی کے ذریعہ جاہ و حثم کے مالک بن بیٹھے ہیں۔ تو رنج والم اور ناکامی ونامرادی میں زندگی گزار دے ' دو سرول سے صرف نظر کر کہ جنہول نے خوش آمد اور چاپلوی کے ذریعہ اپنا مقصد پالیا ہے۔

تو ہزرگوں کی صحبت اختیار کر اور یہ نہ دیکھ کہ دو سرے ان کی صحبت اختیار نہیں کرتے۔ تجھے تو فضیلت و تقویٰ کالباس ہی بھا تا ہے۔ اس وقت خدا کاشکر ادا کر اور قلبِ مطمئن کے ساتھ موت کو گلے لگائے۔ جب تیرے سرکے بال سفید ہو جائیں اور تیری شرافت و نیک نامی کے دامن پر ایک داغ بھی نہ ہو۔" (اخلاق سامو کیل۔ ۸)

جس طرح برائیوں کی روک تھام کے لئے سرزنش اور زجروتو یخ سود مند ہے' اس طرح وظائف کی اوائیگی اور کام پر آمادہ کرنے کے لئے تثویق و ترغیب کے اثر کا بھی انکار نہیں کیا جا سکتا۔ افسوس ہو اس قوم وملت پر جس بیں جنابیکاروں کو تثویق دی جاتی ہو اور خدمت گزاروں اور وظیفہ شاسوں کو البات و سرزنش کا نشانہ بنایا جاتا ہو۔ انہیں حساس اجتاعی وساجی مقامات سے راندہ درگاہ کر دیا جاتا ہو اور فریب کاری و دھوکا وہی میں طاق افراد اپنی مراد بالیتے ہوں۔ اور البید لوگ منزلِ مقصود حاصل کر لیتے ہوں جو انسانی اقدار سے سراسر بے بسرہ ہوتے ہیں۔ اور بالاً خرجو لوگ اپنی انسانی ذمہ داریوں کی اوائیگی چاہتے ہیں وہ اس وقت تک تمام چیزوں سے محروم رہتے ہیں جب تک اپنی پاک وہا کیزہ زندگی میں رہیں۔ للذا البیے معاشرہ میں بھی اظان و فضیلت پروان نہیں ویا کیزہ زندگی میں رہیں۔ للذا البیے معاشرہ میں بھی اظان و فضیلت پروان نہیں

انسان اپ اندرے المحنے والی آواز پر لبیک کہتے ہوئے اپنے فرائض کی انجام دی کے لئے قدم برہاتا ہے تو یہ اندرونی قوت اس کی تائید کے لئے المحم کھڑی ہوتی ہے اور فریضہ کی بجا آوری کے بعد اسے مسرت وانبساط سے سرشار کر دیتی ہے۔

سے غیر مرئی قوت ضمیرہ جو انسانی فطرت کی گرائیوں سے اٹھ کر اسے نیکیوں کی انجام وہی اور بُرائیوں کو ترک کرنے پر آمادہ کر آہ۔

ممکن ہے کوئی یہ تصور کر کے کہ محض ضمیرہی وظائف و فرائض کی انجام دہی کا ضامن ہے خود کو غذہبی تعلیمات کی پیروی سے بے نیاز سمجھنے گئے۔ در حقیقت سے تصوّل غلط ہے کیونکہ اس کے باوجود کہ ضمیر انسانی سعادت کے حصول عیں آیک موثر کردار اواکر آ ہے لیکن پھر بھی فقط وہ انسان کو انجاف و سقوط سے محفوظ رکھنے کے لئے کافی نہیں۔ اس سلسلہ میں آگر ہم سب سے پہلے ضمیر کے میدانِ عمل اور اس کی فعالیت کے دائرے پر توجہ دیں تو ہمیں معلوم موسیم کے ایک کی عادات و محبول اور زمان ومکان کے تفاوت کی نبیت سے مختلف اقوام وملّل کی عادات و محبوم اور زمان ومکان کے تفاوت کی نبیت سے مختلف ہوتے ہیں۔

منیرانی فعالیت کے دوران ان امور کی دعوت دیتا ہے اور ان ہی کو پندیدہ قرار ویتا ہے جن کے صحیح ہونے کی پہلے ہی کی قوم کے عرف و عادات اور سنت ِ اجتماعی تقدیق کر چکے ہوں۔ ہر چند کہ یہ عمل ناپندیدہ ہو اور کوئی دو سری قوم اسے فدموم سجھتی ہو۔ ہم دیکھتے ہیں کہ تاریخ بشریت کے بعض ادوار میں انسانوں نے اپنے فدموم اور شرم آور ترین اعمال کو بہندیدہ اور صحیح اعمال کا نقاب پہنانے کی کوشش کی ہے اور انہیں نیک اعمال کے بطور پیش کیا اعمال کے بطور پیش کیا

منزلة نزلتها او جارحة قلبتها او آلة تصرفت بها بعضها أكبر من بعض"

"فدا تمهيں اپنی بے پاياں رحمت ميں شامل كرے! جان لو كه فداوندِ عالم كى جانب ہے تم پر بعض حقوق و فرائض عائد كئے گئے ہيں يہ حقوق اس قدر كثرت ہے ہيں كہ تمهارے تمام كردار وعمل كا اعاطہ كئے ہوئے ہيں۔ تم سے سرزد ہونے والی ہر حركت و جبنش اور تم پر عارض ہونے والی ہر حالت اور ہراس مقام پر جمال تم لجاتے ہو اور بالاً خرتمام اعضاء و جوارح پر جو تمهارے ارادے و اختيار كے پابند ہيں سے حقوق عائد ہوتے ہيں۔ ہر چند ان فرائض ميں سے بعض ' بعض كے مقابلہ ميں فضيلت ركھتے ہيں۔ "

(تحن العقول طبع جديد - ص ٢٥٥)

اسلام میں ہر مخض اپنا انتال کا آپ ذمہ دار ہے اور کوئی کی دوسرے
کی ذمہ داری اپنا سر نہیں لے سکتا قرآنِ مجید اعلان کرتا ہے کہ۔
"من اھتلای فانما بھتلای لنفسہ و من ضل فانما
یضل علیہا ولا تزر وازر ہ و زر اخری"
"جو مخض بھی ہدایت عاصل کرتا ہے وہ اپنا فائدہ کے لئے کرتا ہے
اور جو سراہی اختیار کرتا ہے وہ بھی اپنا ہی نقصان کرتا ہے اور کوئی کی
کابو جھ اٹھانے والا نہیں ہے۔"(سورہ بنی اسرائیل ۱ے۔ آیت ۱۵)
ہرانسان کے وجود کی گرائیوں میں ایک ایسی قوت موجود ہے جو اسے اپنا ہرائیل مانے موجود ہے جو اسے اپنا فرائض انجام دینے اور اپنی ذمہ داریاں نبھانے پر آمادہ کرتی رہتی ہے۔ جب

اور ہرگز ملتوں کے عُرف وسنن کے اجراء پر مامور نہیں۔ جس کی کے باطن میں فطرت توحید بیدار ہو جائے اور خداوندِ عالم پر ایمان کی شمع روش ہو جائے وہ مکمل توجہ کے ساتھ ضمیر کی آواز پر کان دھرے گا اور اس کے احکامات کی پیروی کو خداوندِ عالم کی ہدایت تکویٹی کی اطاعت سمجھے گا۔ ایسے لوگوں کو فرائض و زمہ داریاں نہ صرف سکتین ہو جھ محسوس نہیں ہو تیں بلکہ ان کی ادائیگ سے انہیں مسرّت و نشاط عاصل ہوتی ہے اور وہ نمایت عشق و علاقہ کے ساتھ اپنے فرائض کی بجا آوری کے لئے لیکتے ہیں۔

جمال ضمیراور نفسانی خواہشات کے درمیان جنگ اور مقابلہ کی کیفیت نہ ہو' وہاں ضمیرکے فرمان کی پیروی آسان ہو جاتی ہے۔ مشکل اس وقت پیش آتی ہے جب ضمیرکے فرمان کی اطاعت کی نفسانی خواہش کو دہانے سے مشروط ہو۔ جب ضمیرکو ایمان اور دینی عقیدے کی پشت پناہی وسمارانہ ہو تو اکثر اس پر خواہشات کی قوت جو تباہی و بربادی کی وسیع صلاحیت کی حامل ہے مسلط ہوجاتی ہے اور عملاً انسان غرائز و خواہشات نفس کے قابو میں آجاتا ہے۔

یہ حقیقت ہے کہ انسان کو دی جانے والی ہروہ دعوت جس کا سرچشمہ خدا پر ایمان فتہ ہو خارج میں ہر ایمان فتہ ہو خارج میں ہمل میں آئی روئے زمین پر جس کے جلوب ہویدا ہوئے اور جس نے تاریخ انسانیت میں درختال باب رقم کے مبداء تشریع کی جانب روح کی رہنمائی معادتِ انسانی کے اعلی افق اور لامناہی ذاتِ باری تعالی سے دلوں کے ارتباط کے ذریعہ وجود میں آئی 'وگرنہ آدی خشک انسانی دعوت کو کسی حال میں تبول نہ کرنا اور ہر فتم کی شرائط و حالات میں اس منطق کے آگے سرتسلیم خم نمیں

قرآن مجيداس حققت كويون بيان كرتائد. "قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعا"

"اے نی ان سے کئے کہ کیا ہم تہیں بتائیں کہ اپنے اعمال میں سب سے زیادہ ناکام و نامراد کون لوگ ہیں؟ وہ کہ ونیا کی زندگی میں جن کی ساری سعی وجمد راہ راست سے بھٹلی رہی اور وہ سجھتے ہے کہ دہ سب کچھ ٹھیک کررہے ہیں۔"

(مورة كمف ١٥ آيت ١٠٣٠) "ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ماكانوا يعملون"

"ان کے دل سخت ہو گئے ہیں اور شیطان نے ان کے اعمال کو ان کے لئے آرات کردیا ہے۔"(سورة انعام ۲- آیت ۲۳) علاوہ ازاس ضمہ اک مدیثہ اثبتہ دارات کا میں کا انتخاب انتخاب

علاوہ ازایں ضمیرایک موثر پشت پناہ اور تکیہ گاہ کے بغیر نفسانی خواہشات کی شکد موجوں کے مقابلہ کی صلاحیت سے عاری ہے اور غرائز ومیلانات سے لڑتے ہوئے ہریار اس کی قوت مدافعت میں کچھ نہ کچھ کی واقع ہوجاتی ہے 'اور ممکن ہے بھی بے ممار خواہشات کا پہلا ہی حملہ اسے کھٹے ٹیکنے پر مجبور کردے ' ممکن ہے بھی بے ممار خواہشات کا پہلا ہی حملہ اسے کھٹے ٹیکنے پر مجبور کردے نفس کی فریب کاری جو حقائق کو دبا دینے پر قادر ہے 'ضمیر کو بھی فریب دے دے اور انسانی باطن میں جلنے والا یہ چراغ خاموش ہوجائے۔

ضمیرکی فرکورہ تکیہ گاہ ایمان ہے۔ جو قوموں کی عادات و رسوم پر حاکم ہے

باایمان حفزات جن کے دل عشقِ خدا سے لبریز ہوتے ہیں اس معنوی قوت کی پشت پناہی کے ہوتے ہیں کہ اپنی انتقک محنت و کوشش کے ذریعہ اپنے مقدّس فرائض کو ایمان اور تھم اللی کے بطور انجام دیں۔

مشهور مغربی ما مر نفسیات "ولیم جیمز" (William James) کهتا ہے

"ایک مخص ہے جو محض اخلاق کا قائل ہے ان کُلّی قوانین کی جنہیں
وہ کائنات پر حاکم سمجھتا ہے علم و آگاہی کی روسے اطاعت کرتا ہے۔
لیکن اس اطاعت کے دوران وہ ایک قتم کا بوجھل بن اور ملال
محسوس کرتا ہے' اس کے قلب میں کسی قتم کی حرارت اور عشق و
شوق موجیں نہیں مارتا اور کسی وقت یہ احساس اس سے جدا نہیں
ہوتا کہ یہ قوانین ایک ایسے طوق کی ماند ہیں جو ہمیشہ اس کی گردن
میں پڑارہے گا۔

اس کے برعک اگر اس اطاعت کا سرچشمہ ایمان و ندہب ہو تو اس سرد اور غم اگیز اطاعت کی جگہ پُرجوش' پُر لطف' پُر اخلاص اور نشاط آور اطاعت کے لیتی ہے۔

ند ب اور ایمان سے عاری تمام اخلاقی اصول وقواعد عین زخم پر رکھے ہوئے اس پھائے کی مانند ہیں جس پر مرحم نہ لگا ہو۔"

(دین و روان از ولیم جیمز - ص ۱۹)

Application of the testing grant

کر تا اور جب یہ تعلیمات اس کی خواہشات و تمایلات سے مکرانے لگتیں تو وہ ان تعلیمات کو بیروں تلے روند کراپنی خواہشات کی اتباع شروع کردیتا۔ "لی کینٹ ڈونائی" کتاہے کہ۔

"بعض بے دین افراد جو فطر تأ بااخلاق ہوتے ہیں کہتے ہیں کہ کیونکہ بنیادی مشکل اخلاقی قوانین کی پیروی ہے اس لئے اگر ہم ان قواعد کے پابند ہو جائیں تو فرہب کے محتاج نہیں رہیں گے۔ان کا یہ کمنا ان کے انسانی نفیات سے ناواقف ہونے کی ولیل مے کوئکہ انسان ان قواعد واصولول کے بارے میں شک وشبہ کا شکار ہو تا ہے جن کے سرچشمہ کا اُسے علم نہ ہو۔ اس کے علاوہ اس طرز تفکر کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ وہ مئلہ کی گہرائی تک نہیں پنچے ہیں۔ کیونکہ مقصودیہ ہے کہ انسان باطنی طور پر مکمل ہو جائے تاکہ اس کا طرز فکر اخلاقی بن جائے عقصد یہ شیں کہ انسان کو اخلاقی حرکات وعمل پر اکسایا جائے۔ جب تک انسان کی رفتار وعمل اس کے باطنی تکامل کی آئینہ دار نہ ہو اس کے اعمال مصنوعی پابندیوں کا ایک سلسلہ قرار یائیں کے اور وقتی وعارضی ہوں کے اور اس طرح کے مُللط شدہ اخلاقی قوانین کے اثرات ہر چند کہ قابل قدر ہوں گے لیکن وہ کی وقت بھی حیوانی مخرکات کے زیر اثر آگر ختم ہوجائیں گے۔" (سرنوشت بشر-ص ۲۱۲)

جی ہاں یہ ایمان ہے جو زندگی کے حمّاس ترین لمحات میں ناجائز خواہشات کی طاقت سے محر لیتا ہے اور ضمیر کی جمایت ویشت پناہی کرتا ہے۔ اور وہ

#### کود کہ تم سب کی بازگشت میری ہی طرف ہے۔" (سور و کھمان ۳۱ – آیت ۱۲)

یہ آیت حفرت لقمان کا قول نہیں ہے۔ ہمارے خیال میں لقمان کی طرف سے اینے بیٹے کو والدین کے حقوق بیان نہ کرنے کی مصلحت بیر رہی ہوکہ لقمان خود مقام پدری پر فائز تھے الذا والدین کے عربت واحرام اور ان سے شکر گزاری ك برتاؤك اكيد خود افي جانب سے كرنا انس پند نہ آيا ہو۔ كيونكہ اس صورت میں بالکل یول محسوس ہو تا جیے لقمان اپنے فرزند کو خود ایے ادب و احرام اور سیاس گزاری کی تاکید کررے موں اور یہ بات لقمان کی بزرگ اعلیٰ منزلت و مقام اور عقل وبصيرت سے ميل نہيں کھاتی تھی۔ اس کے علاوہ اس فريضه كى ياد دباني ايخ فرزند ير ايك طرح كا احسان ساجتانا محسوس موتى للذا حضرت لقمان نے والدین کے حقوق کی بابت اپنی جانب سے کھ نہ کما بلکہ خداوندِعالم نے والدین کے جن حقوق کی تاکید کی ہے وہ اپنے فرزند کے گوش گزار کردیئے۔ کیونکہ خداوندِعالم کے بیہ فرامین تمام فرزندوں کے لئے ہیں اور معرت لقمان کا بیا بھی کیونکہ ان میں سے ایک ہے بنابرایں ان فرامین کی بجا آوری اس بھی فرض ہے۔

#### (٣) انسان کے ذمتہ افرادِ معاشرہ کے حقوق

"یا بنی اقم الصلاة وامربالمعروف وانه عن المنکر واصبر علی ما اصابک ان ذالک من عزم الامور"
الامور"
"بیا نماز قائم کو نیکیوں کا محم دو 'برائیوں سے مع کو اور اس راہ

## لقمان حكيم كاليك ورس

آیے آیات قرآنی کے ذریعہ لقمان حکیم کے حکمت و نفیحت سے پڑان کلمات کامطالعہ کریں جو انہوں نے بطور نفیحت اپنے فرزندسے ارشاد فرمائے۔ حضرت لقمان نے اپنے بیٹے کو مخاطب کیا اور اپنے کلمات کے ذریعہ تمام انسانوں کے وظائف و ذمہ داریوں کو چار حصوں میں تقیم کیا۔ ذیل میں ہم ان چار حصوں کو نکتہ واربیان کرتے ہیں۔

# (۱) انسان کے ذشہ فداکاحق

"واذقال لقمان لابنه وهو يعظه يا بنى لا تشرك بالله ان الشرك لظلم عظيم"
"اور اس وقت كوياد كرو جب لقمان نے اپنے بيٹے كو نفيحت كرتے موئے كماكہ بيٹا خروار كى كو خدا كا شريك نہ بناناكہ شرك بت برا اظلم ہے۔" (مورة لقمان ۱۳ – آيت ۱۳)

#### (۲) انسان کے ذمتہ والدین کاحق

"ووصينا الانسان بوالديه حملته امه وهناعلى وهن وفصاله في عامين ان اشكر لي ولوالديك الى المصير"

"اور ہم نے انسان کو ماں باپ کے بارے میں تھیجت کی ہے کہ اس کی ماں نے دگھ پر دگھ سہ کراسے پیٹ میں رکھاہے اور اس کی دودھ بڑھائی بھی دوسال میں ہوئی ہے۔ کہ میرا اور اپنے والدین کاشکریہ اوا ہو سکتا ہے۔ مثلاً ایسے لوگ جو ہر معاملہ کو فائدہ اور تجارت کی نظرے دیکھتے ہیں انہیں بہترین تجارت کی نوید دیتا ہے۔

دوسرے لوگ جو کامیابی اور لذّات کو ترجیح دیے ہیں انہیں بہشت کی کامیابیوں اور بے پایاں لذّات کے ذریعہ ترغیب دی گئی ہے۔ ایک اور گروہ کو عذاب جنم سے ڈرایا گیاہے۔

بدی بات ہے کہ اکثر افراد گرے معنی ومفاہیم کے ادراک کی صلاحیت
سے عاری ہیں' ان کی نظر میں کوئی اعلیٰ وار فع ہدف بھی نہیں ہو تا۔ للذا ایسے
لوگوں کو وظائف و فرائض کی ادائیگی اور بہندیدہ اخلاق اپنانے پر آمادہ کرنے کا
اس کے سواکوئی راستہ ممکن نہ تھا۔ کیونکہ انسانی طبیعت طاقت و توانائی کے
برخلاف ضعف و کروری سے بحربور ہے اور بہت کم افراد اپنی زندگی میں عمل کی
خوبی اور اعلیٰ اہداف کی جانب توجہ دیتے ہیں اور اکثر لوگوں کے اجھے اخلاق اور
اعلیٰ انسانی فضائل سے آراستہ ہونے کا مخرک وسبب ان کے نتیج میں ملنے والا

بطور کی اویانِ آسانی کی سریع پیش رفت اور لوگوں کے دلوں میں ان کے نفوذ کی بڑی وجہ یہ ہے کہ یہ خداجب انسانوں کے بنائے ہوئے ضوابط و قوانمین کے برخلاف گناہ و معصیت سے پر ہیز کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ ان غداجب کی تعلیمات میں گناہوں سے پر ہیز کا نتیجہ نہ صرف عذاب سے نجات قرار دیا گیا ہے بلکہ ثواب کا حصول اور پاداشِ نیک کی نوید بھی دی گئی ہے۔ انسان نفیاتی طور پر اپنے کاموں کے نتائج و عواقب کے بارے میں بہت حسّاس ہو تا ہے اور شررسال نتائج اسے و ظائف و فرائفن کی انجام دہی پر آمادہ کرتے ہیں۔

میں ہو مصبت پڑے اس پر صبر کرو کہ یہ بہت بری مت کا کام ہے۔"(سورۂ لقمان ۳۱۱–آیت ۱۷) "ولا تصعر خدک للناس ولا تمش فی الارض مرحاً ان الله لا یحب کل مختال فخور" "اور خردار منہ نہ پھلا لینا اور زمین پر غرور کے ساتھ نہ چانا کہ خدا اگڑنے والے اور مغرور کو پند نہیں کرتا۔"

(اسورة لقمان اسم آيد ١١٨)

#### (٣) انسان ك زمته خود اپناحق

"واقصد فى مشيك واغضض من صودك ان انكر الاصوات لصوت الحمير" "اور افي رفارين ميانه روى سے كام لينا اور افي آواز كورهيمار كھنا كه سب سے بدتر آواز گدھے كى آواز ہوتى ہے۔" (سورة لقمان ٣١ - آيت ١٩)

### عبادت اور فرض شنای کے مراتب

مختلف افراد کی ذہنی استعداد مختلف ہونے اور ان کے مابین قہم اور ادراک کے مراتب میں فرق کی بناء پر پیشوایانِ اسلام نے لوگوں کو مختلف عبارات و کلمات کے ذریعہ اپنے فرائض کی بجا آوری کی تاکید کی ہے۔ بید اسلامی تعلیمات کا خاصہ ہے کہ ہر فرد خواہ وہ بے سواد ہو 'کم سواد ہو یا عالم وفاضل وہ اسلام کے پیغام سے مستفید ہو سکتا ہے اور ان ہدایات سے بہرہ مند

ستائش و پرستش کرتا ہے۔ وہ خدا کی عبادت محض خدا کے لئے کرتا ہے نہ ثواب کی امید میں اور نہ عذاب کے خوف ہے۔ جو مخص ثواب کی امید میں اور نہ عذاب کے خوف ہے۔ جو مخص ثواب کی امید میں یا عذاب کے خوف سے نیک کام انجام ویتا ہے اور گناہوں سے پر ہیز کرتا ہے وہ اس قابل نہیں کہ گخر کرے اور دو سروں پر اپنا زہد جتائے۔ اس قتم کے لوگوں کو مردانِ خدا کی صف میں شار نہیں کیا جا سکتا۔ بلکہ یہ وہ تا جر ہیں جو سود و زیاں کو مر نظر رکھ کرکام کرتے ہیں اور وہ مزدور ہیں جو اپنے معاوضہ کی امید میں محنت کر کام کرتے ہیں اور وہ مزدور ہیں جو اپنے معاوضہ کی امید میں محنت کرتے ہیں۔

اگرچہ اس طرح کی عبادت بھی قابلِ تعریف ہے اور ان لوگوں کو نگاہوں میں رکھتے ہوئے جو ناوانی میں خود اپنے پیرپر کلماڑی مار نے کے مر تکب ہو رہے ہیں 'مسلسل اپنی روح کو گناہوں سے ساہ کر رہے ہیں اور کسی صورت خداوندِ عالم کی عبادت و پر ستش پر آمادہ نمیں 'ان عبادت گزاروں کو اچھے اور نیوکار لوگوں کی صف میں شار کیا جاسکتا ہے جو محض اجر و ثواب کی امید میں نیک اعمال انجام دیتے ہیں اور گویا مزدوروں کی می عبادت بجالاتے ہیں۔
لیکن بلا تردید یہ بات کسی جا عتی ہے کہ جس سبب سے یہ لوگ نیوکاروں کی صف میں شامل ہونے کے حقد ار ہوئے ہیں وہ نمایت نیوکاروں کی صف میں شامل ہونے کے حقد ار ہوئے ہیں وہ نمایت نظر بلند کریں اور خدا کی صرف اس لئے عبادت کریں کہ وہ لا اُقِ

خداوندعالم کی اطاعت مطلق اور جزاو مزاکو مخوظ رکھے بغیراس کی اطاعت و فرمانبرداری کے بارے میں وارد ہونے والی بعض روایات ان افراد سے مخصوص ہیں جو باری تعالی کی لامتاہی معرفت کے حامل ہیں۔ ایسے مردانِ راستین جو اخلاص کے بلند ترین مراتب پر فائز ہوں' اپنے فرائض کی انجام وہی کے دوران صرف اطاعت پروردگار اور اس کی رضا و خوشنودی کو یر نظر رکھتے کے دوران صرف اطاعت پروردگار اور اس کی رضا و خوشنودی کو یر نظر رکھتے ہیں۔ ایسے مخلص بندگانِ خداکو روایات میں "مردانِ آزاد" کیا گیاہے۔ جبکہ وہ لوگ جو اجر کے لالح میں فرائض انجام دیتے ہیں انہیں " تاجر " اور جو عذاب کے خوف سے عبادت کرتے ہیں انہیں " فائم دیا گیا ہے۔

حضرت على عليه السلام فرات بين-"ان قوما عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار وان قوما عبدواالله رهبة فتلك عبادة العبيد و ان قوما عبدواالله شكر أفتلك عبادة الاحرار"

"ب شک ایک گروہ خدا کی پرستش کرتا ہے حصولِ اجر کے لئے 'یہ تاجروں والی عبارت ہے۔ ایک دو سرا گروہ خوف کی وجہ سے اس کی عبارت کرتا ہے 'یہ غلاموں کی عبارت ہے نیز ایک گروہ ایبا ہے جو اس کی عبارت اواء شکر کی نیت سے بجالا تا ہے تو یہ آزاد منشوں کی عبارت ہے۔ "(نج البلاغ 'کلمات قصار نمبرے ۲۳)

معروف برطانوی مفکر" آوی بری" نے اس بارے میں جو اظهارِ خیال کیا ہے وہ ندکورہ بالا روایت کے مفہوم سے مماثلت رکھتا ہے۔ "جس شخص کی روح خدا کی دوستی سے لبریز ہو وہ بے اختیار اس کی عبادت کے لائن پایا۔ "(نج البلاف کمات قصار نمبر ۲۹۰)
قرآنِ کریم حفزت سلیمان کے کلمات یوں بیان کرتا ہے کہ ۔
"رب اوز عنبی ان اشکر نعمت کالتی انعمت علی
و علبی والدی وان اعمل صالحاً نرضیه"
"پروردگار مجھے توفق دے کہ میں تیری اس نعت کا شکریہ ادا کروں
جو تو نے مجھے اور میرے والدین کو عطاکی ہے اور ایسا نیک عمل انجام
دول کہ تو راضی ہو جائے۔ "(مورہ نمل ۲۵۔ آیت ۱۹)

توجہ رہے کہ اسلام میں عباوت محض ان وقائق تک محدود نہیں جن میں انسان کی خاص رسم کی اوائیگی میں مشغول ہو۔ بلکہ اسلام کی نظر میں عبادت کا مفہوم نمایت جامع اور زندگی کے تمام شعبوں پر محیط ہے۔ اور راہ ورسم زندگی کی صورت میں پوری حیات کا اعاطہ کئے ہوئے ہے۔ پرستش سے لے کر اندیشہ وادراک اور روزمرہ کے امور تک اگر ان کا مقصد رضائے اللی کا حصول ہو تو

and the sellenge of the section of t

دو سرب لفظوں میں عبادت ایک عظیم اور بنیادی قاعدہ ہے جس پر پؤری

زندگی کے طرز و آئین کی بنیاد رکھی جاتی ہے۔ وگرنہ مراسم و مظاہر چنداں
حیثیت کے حال جیس انہیں اہمیت و ارزش ای وقت حاصل ہوتی ہے جب
انسانی زندگی سے مربوط تمام رفتار وکردار اس بنیاد پر استوار ہوں اور انسان نہ
صرف زبان سے بلکہ اپنے عمل سے اس بات کی گوائی دے کہ خالق کا نات '
باری تعالیٰ کے سواکوئی عبادت و پرستش کے لائق نہیں۔
اس طرح اسلام کی منطق میں عبادت کا یہ مفہوم بھی نہیں ہے کہ فرائض

کتنا اچھا ہو کہ ہم بھی دین کی راہ میں ان ہی ارباب ہنر کی ماند ہو جائیں ' اپنی روح کو مادی خواہشات کی آلائشوں سے پاک وصاف کریں اور خدا کی پرستش سے ہمارا مقصد سوائے جمالِ ابدی کی تقدیس و تبحید کے اور کچھ نہ ہو۔ یمی وہ دینِ حقیقی ہے جس کے ذریعہ ہماری روح کمال کی بلندیوں کو چھو عتی ہے۔ "

جس قدر کسی شخص کا خدا پر ایمان مضوط ہو گا'ای نسبت ہے اس کے اعمال میں اخلاص کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ یماں تک کہ اس کی تمام خواہشات پر خوشنود کی خدا کا حصول حاوی ہو جاتا ہے اور دو سری تمام وا مستگیاں ہی پیشت چلی جاتی ہیں اور وہ ہر نیک عمل ہر قتم کے خوف و ہراس اور اجر و پاداش سے بیاز ہو کر بجالا تا ہے۔

ایے افراد اخلاق کا اعلیٰ نمونہ ہوتے ہیں' ان کی روح بلند اور عالی مرتبہ ہوتی ہوتے ہیں کہ کوئی ان کی ہوتے ہیں کہ کوئی ان کی برابری نہیں کرسکتا۔

حفرت علی علیہ السلام فرض بندگی کے موضوع پر اپنے معبود کے حضور کھھ ایوں عرض کرتے ہیں کہ۔

"ماعبدتک خوفاً من نارک ولا طمعاً فی جنتک الکن و جدتک اهلاللعبادة فعبدتک"
"پوردگارا! میں نے تیری عبارت جنم کے خوف سے یا بہشت کی الله میں نے تیری عبارت اس لئے کی ہے کہ تجھے لالج میں نہیں کی بلکہ میں نے تیری عبارت اس لئے کی ہے کہ تجھے

اسے پورا کرے اور فقروفاقہ میں اور پریٹائیوں اور بھاریوں میں اور میدانِ جنگ کے حالات میں صبر کرنے والے ہوں تو کی لوگ اپنے دعوائے ایمان واحمان میں سیتے ہیں اور کی صاحبانِ تقویٰ اور پر ہیزگار ہیں۔"(سورہ بقرہ۲۔ آیت ۱۷۷)

اسلامی تربیت کا بنیادی اصول یہ ہے کہ ہروقت اور مسلسل انسان اور خدا کے درمیان الوث رابطہ بر قرار رہے۔ انسان بھشہ اس یقین سے سرشار رہے کہ صرف خدا ہی وہ مرکز ہے کہ جس سے ہرائم کے بارے میں رجوع کیا جانا چاہئے اور زندگی کے تمام لحظات واثنات میں اسی کے فرامین و دستورات اور قوانین پر عمل کرنا چاہئے۔

انسان اور خدا کے درمیان میں وہ زندہ ورسابند بن ہے جس کے ہوتے ہوئے ہر چیز کامل وتمام اور جس کے بغیر ہر چیز لغو و کھو کھلی ہے اور تمام اخلاق' فضائل اور خوبیوں کا ماخذ میں ربط ہے۔

بے شک جن فضائل کا سرچشمہ خداو نیوعالم کی ذات پر اعتقاد اور اس کے علامی واسای قانون ہوں' حقیقاً وہی واقعی انسانی فضائل ہیں لیکن اگر کسی کی تربیت کی اساس ذات باری پر عقیدہ اور رب العالمین کے عطا کردہ قوانین پر استوار نہ ہو قان سے حقیقی انسانی فضائل کے ظہور کی توقع نہیں رکھی جا کتی۔

کی ادائیگی کے وقت تو انسان کا قلب پاکی و تقوی سے لبریز ہو لیکن جوں ہی فریضہ ختم ہو اس کے نفس پر ناپاکیاں اور رذائل مسلط ہو جائیں' اس کی تمام خوبیاں سلب ہو جائیں اور وہ حق و عدالت کے اجراء سے سبکدوش ہو جائے۔ اگر صورتِ حال یہ ہو تو ایسے عبادت گزار کا قلب ہرگز خداسے مصل نہ تھا اور وہ ایسے سرگرواں مسافر کی مانند ہے جو مقصد و ہدف کی جانب راستہ طے کرنے وہ ایسے سرگرواں مسافر کی مانند ہے جو مقصد و ہدف کی جانب راستہ طے کرنے سے عاجز ہے۔

قرآنِ مجيد اعلان كرتا ب كه-

"ليس البر ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من امن بالله واليوم الاخر والملائكة والكتاب والتبين واتى المال على حبه ذوى القربئ والينامي والمساكين وابن السبيل والسابلين وفي الرقاب واقام الصلاة واتى الزكوة والموفون بعهدهم اذا عاهدوا والصابرين في الباساء والضّراء وحين الباس اوللكالذين صدقوا واوللكهم المتقون "نیکی یہ نہیں ہے کہ اپنارخ مشرق و مغرب کی طرف کر لو بلکہ نیکی اس مخنس کا حصة ہے جواللہ اور آخرت ' فرشتوں اور کتاب پر ایمان لے آئے اور محبت خدا میں قرابتداروں میں مسکینوں عربت زدہ مسافروں' سوال کرنے والوں اور غلاموں کی آزادی کے لئے مال وے اور نماز قائم کرے اور زکوۃ اوا کرے اور جو بھی عمد کرے

### بإنجوال باب

## آرام وسکون کا سرچشمہ کہاں ہے؟

نامعلوم مستقبل کی حدے زیادہ فکر انحرافي راه اينالينا زجت وابتلاء کے گہرے اثرات روحانی سکون پر ایمان کے قطعی اثرات دوستوں کے سامنے ول کی گرہ کھول دینا KSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSKSK

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

ك الكالون كالوالم المالية المالية

المارقار دعدانان بشال على عد اللاح

the Very Carlot and South of the South

والمارة المناولة المناولة والموصيط والمال المناس

IAL

ہے آگاہ ہے اس سے پہلے بھی نہ تھا اور زندگی کے نامساعد عوامل بھی آج کی طرح اس کے قابو میں نہ تھے۔

آج کا متدن انسان علم ودانش کی مدد سے اور نیکنالوجی کی قوت کے بل

بُوتے پر فطرت کی مختلف قوتوں کو رام کر کے اپنی بہت می مشکلات پر قابو پا چکا

ہے۔ لیکن آ تکھوں کو چکاچوند کر دینے والی علمی ترقی اس قدر عظیم الشان

کامیاییوں اور زندگی گزارنے کے بہترین وسائل فراہم کر لینے کے باوجود نہ

صرف انسان سعادت و کامیابی کی بنیاد "آسودگی خاطر" سے محروم ہے بلکہ ہر

روز اپنے ہدف مطلوب لیمنی ایک خوشگوار اور فطری زندگی سے دور سے دور

ہوتا چلا جا رہا ہے اور رنگارنگ مادی زندگی بھی اس کے لئے اطمینان بخش و

سعادت آ فرین ثابت نہیں ہوسکی۔

اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اکثر ترقی یافتہ اقوام نے جس قدر سائنسی منعتی اور اقتصادی ترقی کی ہے اور رفاہ و آسائش کی جتنی سولتوں سے دہ بسرہ مند ہیں اس خاسب سے ان میں نفسیاتی بیاریاں بھی روبہ افزائش ہیں۔ عدید ہے کہ یہ امراض وہاں اس قدر عام ہو بچے ہیں کہ ماہرین نفسیات کی فوج ظفر موج وہی کردہ ہے۔

ظفر موج وہی کردہ ہے۔

ڈاکٹر "اے شائیڈر" لکھتے ہیں۔

"انسان کی بد بختی میں سب سے بردا ہاتھ کس چیز کا ہے؟ ایک ڈاکٹر کی حیثیت سے میرا جواب سے ہے کہ .....وہ چیز ایک بہت پُرانی بیاری ہے۔ اگر آپ اس کے بارے میں سوچیں گے تو شاید معمولی سے خوفزدہ ہوں 'کیونکہ ہزاروں ایس بیاریاں ہیں جن کے خطرے سے

زندگی کاپُرشور سمندر

زندگی ایک موجیس مارتے متلاطم سمندرکی ماند ہے جس کے عوادث کی لریں ہمشہ زیر وبم کا شکار رہتی ہیں۔ کوئی مخص اس گرے سمندر میں الصح والے مصائب کے طوفانوں سے امان میں نہیں۔ اس دنیا میں لذّات والم منفی اور مثبت طاقتوں کی مانند ہیشہ ساتھ ساتھ اپنے کاموں میں مفروف ہیں۔ مسرّت وشاد مانی کے سنگ غم واندوہ اور جوانی ونشاط کے ہمراہ پیری و ناتوانی ہے۔ جو شخص یانی میں جائے گالاز ماس کا دامن تر ہو گائی طرح جو زندہ ہے وہ مصائب و آلام سے بھی دوچار ہو گا۔ لنذا زندگی کی طویل راہوں میں انسان کو ناگوار حوادث عاکمیون محرومیون اعراء کی جُدائی اور بهت ی دو سری مشکلات كاسامناكرناير آب-وه كون ع عجه زمانه كے شيشے سے زخم نه آئے ہوں؟ وه کون ہے ، حوادث کے لیکتے شعلوں نے جس کا دامن نہ چھوا ہو؟ یہ ضرور ہے کہ وشوار ہوں کی نوعیت بدلتی مرہتی ہے لیکن بنیادی طور پر مشکلات زندگی کے ہر وور میں انسان کے ہم قدم ہیں۔ میں انسان کے ہم قدم ہیں۔ دیتی تو وہ اس بیاری میں مبتلا ہو جاتا ہے۔'' (کلید ھائی خوش بختی -ص ۲۸۵)

فرائد كتاب المال المسلمة المسلمة

"وحثی انسان متدن انسان سے بہتر انداز میں اپنی منزلِ مراد پالیتا تھا۔ تشویش و روحانی اضطراب سے بھی محفوظ رہتا تھا اور نفسیاتی امراض میں بھی مبتلانہ ہوتا تھا۔ لیکن صنعت وترین کے ظہور کے ساتھ ہی اور اس وقت سے جبکہ انسان نے شہوں میں سکونت اختیار کی ہوئی کے ساتھ بلخار کی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی اور اس پر نفسیاتی بے چینی نے شدت کے ساتھ بلخار کی ہوئی ہوئی ہے۔ "(روال شنای در فدمتِ سیاست۔ صاسا)

# روحانی اضطراب کے اسباب

انسانوں میں نمودار ہونے والی پریشانی واضطراب کا ایک سبب ان میں بائی جانے والی زیادہ طلبی کی حس ہے۔ جن معاشروں میں لوگوں کی فکر کا محور مادیات موں اور ہر موں اور جمال کامیابی وناکامی کا معیار مال ودولت اور ناپائیدار لذتیں ہوں اور ہر مخص محف بنی کے حصول کے لئے مصروف عمل ہو تو دہاں زندگی لازما کرب والم سے عبارت ہوگی۔ کیونکہ کوئی شخص خواہ کتنی ہی محت ومشقت کرلے اپنی بے بایاں خواہشات کے حصول پر قادر نہیں اور اس کی تمام آرزو ئیں پوری نہیں ہو سیس ہو سیس ۔

اس کے ساتھ ساتھ بعض مواقع پر انسانی خواہشات ومقاصد کے حصول کی راہ میں طاقتور رکاوٹیں بھی حائل ہو جاتی ہیں جن کو عبور کرنا انسان کی طاقت

انسان دوچار ہے اور پھر این میں سے ہر بیاری کی اپنی نوسوننانوے شافيس بين- عديد الله المراكبة ریاستائے متحدہ امریکہ میں ڈاکٹروں سے رجوع کرنے والے پچاس فصد افراد اس بیاری کا شکار ہیں۔ بعض لوگوں کے خیال کے مطابق یہ تعداد اس سے بھی زیادہ ہے۔ نیواور کئن کے "او کسز" کلینک میں مستقل آنے والے پانچ سو مریضوں کے متعلق ایک ربورٹ تیار کی گئی جس کے فتائج کے مطابق ان میں سے ستر فیصد مریض اسی بیاری کا شکار ہی اور ہر وسال اور ہر دور حیات کے افراد اس مرض میں جتلا ہو سکتے ہیں۔ علاوہ ازایں اس مرض کاعلاج وحشت ناک حدیثک گراں ہے۔ میں اس بیاری کا نام جلد بتانے سے جان بوجھ کر گریز کررہا ہوں۔ کیونکہ ممکن ہے اس طرح آپ غلط فنمی کا شکار ہوجائیں۔ اس اے اعصالی بیاری کے نام سے نکارتے تھاب اے نفیاتی بیاری کماجاتا ہے۔ ہم اس مفہوم میں اسے بیاری نہیں مجھتے کہ انسان خود كو مريض سجهنے لكے اور رنج وغم كا اظهار كرنے لكے۔ یہ بیاری بدن میں جراثیم داخل ہو جانے کی وجہ سے پیدائیں ہوتی بلكه روز مره زندگي ميل پيش آنے والے حالات وحواوث كا تيجه موتى ہے۔ جب بھی انسان مد بد مد وسوسوں اندیشوں وشواریوں اور ریشانیوں علے دبا ہو آ ہے اور ان سے نجات کی کوئی راہ بھائی نمیں

پریشان ہے کہ دو سرول سے کئے ہوئے اپنے وعدوں کو کس طرح پورا کرے
کیونکہ اس کے خیال میں نامساعد حالات اس امری اجازت نہیں دیے اور پھھ
لوگ تو معمولی معمولی باتوں پر اس طرح پریشان ہو جاتے ہیں کہ اپنے اعزاء
واقرا کو بھی پریشان کر دیے ہیں۔ یہ لوگ بنیادی طور پر وہ افراد ہوتے ہیں جو
اپنی ناراحتی وپریشانی کے اظہار کا بمانہ علاش کرتے رہتے ہیں اور بھیشہ ایسے
موقع کی علاش میں رہتے ہیں۔

عام طور پر شام ہوتے ہی ہے اندیشے ووسوے انسان کو اپنے گھرے میں
لے لیتے ہیں۔ کیونکہ ہے ایساوقت ہو تاہے جب دن بھر کی تھکن کے بعد انسان
کی عقل محتکی کا شکار ہوتی ہے اور اس کی فیصلہ کرنے کی قوت بھی کمزور پڑ چکی
ہوتی ہے۔ ایسے وقت میں موہوم وبے ہودہ خیالات کو میدان خالی مل جا تاہے
اور وہ انسان پر نمایت شدّت کے ساتھ حملہ آور ہوتے ہیں۔

جو شخص چھوٹی می غلطی کی بنا پر بے جاہیم وہراس کاشکار ہو جاتا ہے اگسے موچنا چاہئے کہ اگر اس کی تلافی ممکن نہیں تو پھراسے سوہانِ روح بنانا لاحاصل ہے۔ اور ایسے مصائب پر ہائے واویلا مچانے کا کوئی فائدہ نہیں جو خود اپنی کو تاہیوں کا نتیجہ ہوں۔

انسان جو بو تاہے وہی کافاہے۔ اب اگر آپ نے بدی کا پیج بویا تھا تو اس کا قصور وار کون ہے؟ کیا اس گناہ کو زمانہ کی گردن پر ڈالا جاسکتا ہے؟ اگر انسان مصائب ومشکلات سے خوفزدہ ہو جائے اور ان کے نتیج میں مرتب ہونے والے اثرات اسے وحشت زدہ کر دیں تو یہ رعب وہیت اسے ان کی چارہ جوئی نہ کرنے دے گا۔ کیونکہ اس طرح اس کی فکر منتشر ہو جائے گی اور ظاہر ہے کہ

ے باہر ہو تا ہے 'جس کے نتیج میں وہ وسواس واضطراب سے دوچار ہو جاتا ہے اور فکری انتشار اس کے اعصاب کو توڑ کرر کھ دیتا ہے۔ اضطراب كا ايك اور سبب يد ب كه انسان كى دل بيكى الى چزول ك بارے میں ہوتی ہے جو جلد زوال وفا كاشكار ہو جانے والى ہوتى بین لنذا اين پاری چیزوں کو فنا کے گھاٹ اڑتے دیکھنا اس کی پُر تلاطم زندگی کو سکون نہیں لینے ریتا یوں انسان بمیشہ خوش بختی و کامیابی کے احساس سے محروم وہتا ہے۔ روح کو رنج وجانکا بی سے دوچار کرنے والا ایک اور بردا عال نابودی اور فناء مطلق کا اندیشہ ہے۔ جب انسان میہ فرض کر لیتا ہے کہ موت اس کی انتہاں اختام اور اس کی نابودی وفنا کا نکته رآغاز ہے تو نیستی کاوحشت ناک ہیولہ اس کی روح کو پر مردگ اور تاریکی کا اسر کردیتا ہے۔ ایسے میں اسے اپن زندگی کی تمام رنگینیاں بھی تلخ وناگوار محسوس ہونے لگتی ہیں۔ خاص طور پر آخر عمر میں سے نفساتی دباؤ اوریاس وناامیدی اے رنج والم کے فکنجہ میں جکر لیتے ہیں۔ رنج وغم' کرب واذیت' ہر چیز کے فنا ہو جانے کا اندیشہ اور اپنی موت کا خوف آخر کار اتنا بربہتا ہے کہ آدی بیجان کا شکار ہو جاتا ہے اور اتنا زیادہ پریشان

اس دنیا میں کوئی تو مالی طور پر مشکم نہ ہونے 'خاطر خواہ مال ودولت کی کی یا آمدنی کے ذرائع نہ ہونے کی وجہ سے پریشان ومضطرب ہے۔ اور کوئی مال و دولت کی زیادتی کی بناء پر خوف وہراس کا شکار ہے .... کوئی اس وجہ سے

ہو جاتا ہے کہ اپنی ریشانی کی وجہ کے اظہار سے بھی قاصر رہتا ہے۔ ہروقت

اسے بید محسوس ہوتا ہے کہ اس کے دماغ اور اعصاب پر کوئی ہتھوڑے برسارہا

一大學學學學學學學學

اگر فکر متعدد جگه مشغول ہو جائے تو اس کی کار کردگی متاثر ہوئے بنا نہیں رہ عتی۔

مسلّمہ امرے کہ شورو پیجان کے ذریعہ زندگی کے مسائل حل نہیں کے جاسکتے۔ بے قراری اس شخص کی مہارت میں اضافہ نہیں کرتی جو غلط کام انجام دے چکا ہو۔جو چیز ہو چکی ہو اس پر کف افسوس ملنے اور محض لکیر پیٹنے کا کوئی فائدہ نہیں اور اس طرز فکر کا نتیجہ اس کے سوا پچھ نہیں کے انسان کی زندگی تاریک اور اس کی فعالیت مفلوج ہو جائے۔

پس ضروری ہے کہ آدمی سکونِ قلب کی نعمت کو ہاتھ سے نہ جانے و ہے۔ تدبیر کے ناخن سے مسائل کی گتھی سلجھائے۔ کو شش کرے اور اتنے دھیان سے کام کرے کہ آئندہ ولی ہی غلطی دوبارہ سرزد نہ ہو۔ جی ہاں 'عاقلانہ طرزِ قکر یمی ہے اور اس طرح انسان اپنی اخلاقی صفات میں نظم وضبط کے عضر کا اضافہ کر سکتا ہے۔

## نامعلوم مستقبل کی حدے زیادہ فکر

انسان حال یا مستقبل کے بارے میں جتنا فکر مند ہوتا ہے اس تاسب ہے اس کے اطبینان وسکون پر اثر ات مرتب ہوتے ہیں۔ بعض لوگ اپنے مستقبل کو غیر معمولی حد تک اہمیت دیتے ہیں جس کے نتیجہ میں وہ زمانہ رحال سے بخوبی استفادہ نہیں کرپاتے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ان کا زمانہ رحال اطمینان بخش ہو لیکن وہ مستقبل میں متوقع خطرات سے پریشان رہتے ہوں اور یہ پریشانی انہیں اس قدر خوفزدہ رکھتی ہو جیسے خطرہ ان کے سر پر آکھڑا ہو۔ ایسے لوگوں کو یہ بات قدر خوفزدہ رکھتی ہو جیسے خطرہ ان کے سر پر آکھڑا ہو۔ ایسے لوگوں کو یہ بات

المحوظ رکھنی چاہئے کہ ماضی' حال پر مکمل طور پر اثر انداز نہیں ہو تااور مستقبل کے بارے میں بھی کوئی صحیح پیش بنی نہیں کی جاستی۔ وہ مستقبل کے حوادث سے خوفزدہ ہونے میں اس وقت حق بجانب ہوں گے جب متوقع حوادث کا وقوع پذیر ہونا یقینی ہو۔ لیکن ظاہر ہے کہ ان حوادث کے ظہور کا امکان بہت معمولی ہو تا ہے۔ کیونکہ بہت کم ایسا ہوا ہے کہ انسان کی کی ہوئی ہوں۔ پیش گوئیاں صدور صدورست ثابت ہوئی ہوں۔ "ویل کارنیگی" لکھتا ہے کہ۔

"آپ کے دوست احباب میں جو لوگ مثبت فکر کے حامل ہیں ان ك بارے من غوروفكر كيجے۔ آپ ديكھيں كے كہ ايے لوگوں ير آپ خصوصی توجہ دیتے ہیں اور ان سے میل ملاپ پیند کرتے ہیں۔ البتہ آپ کے اعزہ و اقربامیں ایسے منفی سوچ رکھنے والے لوگ بھی شامل ہوں گے جو آپ کے لئے دردِ سری کاباعث بن جاتے ہوں۔ مثبت فكر ركف والے لوگ خوشحال ' زنده دل ' فعال اور عملي موت ہیں۔ مکن ہے ان سے بہت ی غلطیاں بھی سرزد ہوتی ہول لیکن وہ این فع وفراست کی بناءیر ان غلطیول سے آگاہ ہو جاتے ہیں اور ان کی اصلاح کے بعد پھر سے تک ورو میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ ایس چیزوں سے خوف وہراس اور تثویش میں مبتلا ہو کر اپنا وقت ضابع نہیں کرتے جن کاوقوع پذیر ہونا ہر گز ممکن نہیں۔ ہرچوبیں گھنے میں خلا سے بیں ملین سے زیادہ بھرزمین پر برستے ہیں ليكن مميں ايك بھي ايسا ٹھوس شبوت نہيں ملاكہ ان آساني بھروں كي

زدمیں آگر کوئی شخص ہلاک ہوا ہو۔" "مارک ٹوائن" کہتا ہے کہ-

دمیں ایک بوڑھا اور سن رسیدہ آدمی ہوں اور زندگی میں پیش آئے والی بہت سی مکند مشکلات سے واقف ہوں لیکن ان میں سے اکثر الی بیں جن سے میرا سروکار نہیں بڑا۔

زندگی مشکلات کا ایک بہتا سمندر ہے۔ یہ تمام مشکلات اپنے حل کے
لئے عزم صمیم کی محتاج ہیں۔ حتی بہت می مشکلات ہم پر پرالر جمیں
پریشانی میں مبتلا کر دیتی ہیں' ہاری زندگی کے چند گھنٹوں یا پور کے
پورے دنوں کو بے مزہ کر دیتی ہیں۔ در حالانکہ وہ بہت معمولی اور
غیر موثر مشکلات ہوتی ہیں۔ ایسے مواقع پر اصل مسئلہ ہمارے اندر
اس صلاحیت کا فقد ان ہے جس کے ذریعہ ہم بروقت کسی مشکل کے
اہم اور غیراہم ہونے کو دریافت کر سکیں۔ "(تفکر صحیح۔ ص۱۰۸)
یہ احتمالی خطرات خواہ ظاہر ہوں یا نہ ہوں لیکن ان کی بناء پر لاحق ہونے
یہ احتمالی خطرات خواہ ظاہر ہوں یا نہ ہوں لیکن ان کی بناء پر لاحق ہونے
یہ احتمالی خطرات خواہ ظاہر ہوں یا نہ ہوں لیکن ان کی بناء پر لاحق ہونے

یہ احتمالی خطرات خواہ ظاہر ہوں یا نہ ہوں کیلن ان کی بناء پر لاحق ہونے والا ہراس و تشویش جم وجال کے ضعف پر منتج ہو تا ہے۔ ممکن ہے زندگی کے مختلف مراحل میں آدی کا ایسے حوادث سے سابقہ پڑے جو اس کی کامیابی کی راہیں مسدود کر دیں۔ لیکن اس قتم کے حوادث کوئی نئی چیز نہیں۔ سب ہی ان سے دوچار ہوتے ہیں۔ ہم قدرت کے ازلی قوانین میں اپنی مرضی سے دووبدل نہیں کر سکتے۔

امکانی حوادث کا تعلق انسان پر وارد ہونے والے خارجی خطرات سے ہے۔ لیکن وہ چیز جو انسان کو اندر سے خوف و تشویش میں مبتلا کئے رکھتی ہے'

خارجی خطرات سے کم اہم نہیں۔ اور بھی بھی تو یہ خارجی خطرات سے بھی زیادہ شدید ہوتی ہے۔

ہرانسان کے اندر ایک مخرب قوت پائی جاتی ہے جو اس کی زندگی کے لئے خطرناک ہوتی ہے۔ یہ خطرناک چیز جو ہر انسان کے اندر موجود ہوتی ہے اضطراب و تشویش ہے۔ ممکن ہے بھی اس داخلی خطر سے دوچار مخص اپنے اندر اس کے وجود سے آگاہ ہی نہ ہو۔

اگر وہ جسمانی' دماغی اور فکری قوت جے خوف و ہراس اور اضطراب تباہ وبرباد کردیتے ہیں' مثبت اور تمریخش کاموں میں صرف ہو تو کتنے گر انقذر اور پُر بهانتائج حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

ہر مخص کو سوچنا چاہئے کہ اس نے اپنا کس قدر وقت مکنہ پیش آنے والے حوادث کی چارہ جوئی کے لئے صرف کیا ہے۔ اگر اسٹنائی صورتوں کو ایک طرف ہٹا دیا جائے تو با آسانی کہا جا سکتا ہے کہ وہ مشکلات اور دشواریاں جن کا انسان کو سامنا کرنا پڑا ہے ان مکنہ خطرات کے مقابل بہت کم ہیں جن کے بارے بیں سوچ سوچ کروہ پریشان ہو تا رہتا ہے۔

"لوے بیں سوچ سوچ کروہ پریشان ہو تا رہتا ہے۔
"لونین" لکھتا ہے۔

"ان چیزوں کی آیک فہرست تیار کیجئے جو آپ کی تثویش اور آشفگی کا باعث ہیں۔ اس طرح جب آپ اپ قلبی اضطراب کے علل واسبب صفحہ قرطاس پر لائیں گے تو دیکھیں گے کہ ان میں سے اکثر مہم 'غیرواضح اور بے اہمیت ہیں۔ چالیس فیصد مشکلات ایسی ہیں جو پیش ہی نہیں آتیں' تمیں فیصد

اس تک نه پنچ سکے گا۔ اور ہم حقیقی روحانی سکون پالیں گے۔"(دا نشنیحائی جمان علم-ص۸۴م-۵۱)

دل کی بے اطمینانی کے مصر اثر ات انسان سے سرزد ہونے والے تمام کاموں میں نمایاں ہوتے ہیں اور بھی بھی انسان نادا نسٹگی میں انحراف کی راہ اپنا لیتا ہے اور غیرعاقلانہ ردیم عمل ظاہر کرتا ہے۔ تشویشِ خاطر کا دو سرا نقصان سے ہے کہ انسان ''خوداعتادی'' کھو بیٹھتا ہے۔

بہت سے لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ ہیشہ ساعتِ بد اور بُری قسمت کا رونا روت رہتے ہیں اور بھی اپنی زندگی سے مطمئن نظر نہیں آتے اور تصوّر کرتے ہیں کہ جب تک ان کے کام راہ پر نہ لگ جائیں' بے تحاشہ مال ودولت کے مالک نہ ہو جائیں اور رفاہ و آسائش کے وسائل ان کے اختیار میں نہ آجائیں' وہ زندگی سے بہرہ ور نہیں ہو سکتے۔ ایسے لوگ اپنی سعادت کو مستقبل بعید میں علاش کرتے ہیں اور اپنی عمر کے قبتی سموائے کو مستقبل کے سمانے بینوں کی نظر کردیتے ہیں۔

اور النكه اگر وہ واقعی حصولِ سعادت کے خواہ شند ہیں تو اس معمولی اور پرسكون (ندگی سے خوش بختی كاراز حاصل كر سكتے ہیں۔ كيونكه آئندہ زندگی كی بنياد آج ہی كے دن پر استوار ہے اور كل جس كاانسان آج آرزومند ہے اور وہ استے بریں نظر آرہی ہے جب وہ آ پنچ گی تو بالكل آج ہی كی مانند جنم اسے بهشت بریں نظر آرہی ہے جب وہ آ پنچ گی تو بالكل آج ہی كی مانند جنم

کی طرح ہولناک معلوم ہوگی۔

جو شخص موجودہ زندگ سے بیزار ہے اور ایک مہم و تاریک افق سے بہتر وخوشتر وضع کے نمودار ہونے کی امید لگائے بیٹھا ہے' اسے چاہئے کہ خواب آئندہ و گزشتہ اندیثوں سے تعلق رکھتی ہیں جن کا مدوا اس جہاں میں کی کے بس کی بات نہیں۔ بارہ فیصد اپنی سلامتی کی طرف سے بیاد افکار ہوتے ہیں ' دس فیصد بے وقعت اور بُزئی نوعیت کی ہیں ' آٹھ فیصد ممکن ہے حقیقتاً تشویش ناک ہوں۔ فیصد ممکن ہے حقیقتاً تشویش ناک ہوں۔ فیکروہ تجزیہ ہمیں بتا تاہے کہ ہم جن اندیثوں میں گھلتے رہتے ہیں ان میں سے شاذی کوئی ہمیں پیش آنے والا ہو۔

خام خیالی کا جو غبار ہمارے دل میں بیٹھ گیا ہے' اس کا آیک ہی علاج
ہے اور وہ یہ کہ اپنی زندگی میں ایک ایسا انقلاب لے کر آئیں جس
کے بعد محض خود کو مرکز و محور قرار نہ دیں بلکہ دو سروں کو بھی اہمیت
دیں اور اس حقیقت کو درک کریں کہ ہمارا وجود انسانی معاشرہ کا ایک
جُرُو ہے' ہماری زندگی خیروشر' خاندان' جماعت' ملت اور ان
گروہوں کی تابع اور ان سے وابستہ ہے جن سے ہم تعلق رکھتے

ہیں۔
مشکلات کے تجزیہ و تحلیل اور ان کی کوئی راو حل نہ پانے کے بعد
بھی خود کو غم واندوہ کے سرد کردینا ایک طرح کا کفروالحاد ہے۔ کیونکہ
سے باس و ناامیدی خداونر عالم کی مدد و نفرت کی ضرورت پر یقین نہ
رکھنے کی علامت ہے۔ جس شخص نے خود کو غم واندوہ کا اسر کرلیا ہو
اس کے لئے کوئی اعلیٰ ترین حکمت و فلفہ بھی سودمند ہابت نہیں
ہوسکتا۔ اگر ہم حکمت کو عقل کی متابعت میں کام میں لائیں تو اپنی
زندگی کو انتمائی بلندی پر پہنچالیں گے اور ہمارا نمبرایک باطنی دشمن

رہتے ہیں اور محض اپی سابقہ کو تاہیوں اور گزرے ہوئے حوادث کے تصور میں زندگی گنوادیے ہیں اور دلچہ بات یہ ہے کہ جب حال سے مستقبل میں قدم رکھتے ہیں تو ماضی قریب پر بھی حسرت و ندامت کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔ یعنی ہر ہرقدم پر غلطی کرنے اور اس پر نادم ہونے کے سوا پچھ نہیں کرپاتے۔ یعنی ہر ہرقدم پر غلطی کرنے اور اس پر نادم ہونے کے سوا پچھ نہیں کرپاتے۔ بے شک گزرے ہوئے ناگوار حوادث اور غلطیوں پر ہاتھ ملتے رہنے کا کوئی فائدہ نہیں سوائے اس کے کہ روح خشہ و فرسودہ اور صلاحیتیں بے کار ضابع ہو جاتی ہیں اور انسان اس قابل نہیں رہ پا تاکہ اپنی مصلحوں کے مطابق زندگی کی صحیح راہ کا انتخاب کر سکے۔

یہ جو ہم کہتے ہیں کہ انسان کو زمانہ حال پر توجہ دینی چاہئے تو اس کے معنی

میں کہ انسان آج ایبا کام کرے کہ کل پھر اس کے بڑے نتائج اس کے
دامن گیر ہو جائیں۔ یا آج ایس آگ سلگائے جس کے شعلوں سے کل جل
مرے۔ بلکہ اس کا مقصد یہ ہے کہ اسے ماضی کی حربوں اور مستقبل کے
اندیشوں سے مضطرب نہیں رہنا چاہئے اور اپنے سکون وراحت کو غم گزشتہ اور

# انحرافي راه اينالينا

محرومیت اور ضرورت انسان کو کار وکوشش پر آمادہ کرتی ہے۔ ہی وجہ ہے کہ لوگوں کی اکثریت ضروریات کی تکیل اور محرومیوں سے نجات کے لئے محنت ومشقت میں مصروف نظر آتی ہے۔ لیکن جو لوگ ہر لحاظ سے اپنی مادی ضروریات پوری کر لیتے ہیں وہ بیجان واضطراب کا شکار ہو جاتے ہیں اور اس

غفلت سے بیدار ہو'اپی گشدہ آرزوؤں کو آج ہی کے رنج آمیز دنوں میں تلاش کرے نہ کہ خواب و خیال اور نامعلوم مستقبل میں۔ آرزوؤں کی شخیل میں جو رکاوٹیں نظر آتی ہیں وہ انسان کی اپی فکر کی پیداوار ہیں۔ کامیابیاں آج ہی کے عمل میں پنماں ہیں۔ اگر آج ہی نہ بویا تو کل کیے پھل کھایا جا سکتا ہے۔ ندگی ایک ہی مرتبہ ملتی ہے دوبارہ نہیں کہ اس کی خطاؤں کا ازالہ کیا جاسکے۔ ایک ذی قہم انسان اپنی زندگی کے خاموشی سے گزر کے کھات سے زیادہ سے زیادہ فاکدہ اٹھانے کی کوشش کرتا ہے' اپنے وقت کو رائیگال نہیں جانے دیتا۔ اس کدو کاوش کے نتیج میں اس کے سامنے کامیابی کے نئے وہ سے دیتا۔ اس کدو کاوش کے نتیج میں اس کے سامنے کامیابی کے نئے دور سے کھلتے ہیں اور زندگی کا افق زیادہ سے زیادہ روشن ہوتا ہے۔

ایا فخص زندگی میں پیش آنے والے حوادث کاؤٹ کر مقابلہ کر آہے۔
اپ مقام کی اس طرح حفاظت کر آئے کہ حوادث کی تُندو تیز موجیں اگر اس
کے سربر سے بھی گزر جائیں تب بھی اس کے قدم نہیں ڈگرگاتے۔ اچھے حالات
سے فاکدہ اٹھا آئے اور بڑے حوادث سے عبرت پکڑ آئے۔ اس بات کا منتظر
نہیں رہتا کہ دنیا میں انقلاب نمودار ہو اور جیساوہ چاہتا ہے خود بخود ویبا ہو
جائے۔ المخقر زندگی کے لمحات کو اس طرح گزار آئے کہ جب جان 'جان
قرین کے بیرد کر آئے تو کی صرت و ندامت کاشکار نہیں ہو آ۔

کھ لوگ ایے بھی ہوتے ہیں جنہیں حال اور متقبل سے کوئی سروکار نہیں ہو آ۔ نہ آج کوئی کام کرتے ہیں نہ کل کے منظر ہوتے ہیں۔ بلکہ بیشہ ماضی کے ضابع شدہ مواقع پر ملال کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔ بجائے یہ کہ وقار وسکون کے ساتھ آگے کی جانب قدم بڑھائیں 'قدم قدم پر پیچے لیٹ کر دیکھتے

ے نجات کے لئے الی راہوں کا انتخاب کرتے ہیں جو ان کی جسمانی توانائی اور عقلانی قوتوں کی جسمانی توانائی اور عقلانی قوتوں کی جابی و بربادی پر منتج ہوتی ہیں۔ ان ہی راہوں میں سے ایک شراب اور منشیات میں بناہ ڈھونڈنا ہے۔

اس راہ کا انتخاب کرنے والوں کے نزدیک غم واندوہ سے نجات کا واحد علاج سے ہے کہ جام و مینہ میں مت رہیں۔ اس طرح در حقیقت سے لوگ جانے بوجھتے اپنی بنیادیں کھو کھلی کر رہے ہوتے ہیں۔ وگرنہ سب ہی جانتے ہیں کہ منشیات کا استعمال نفیاتی کرب واضطراب سے چھٹکارے کی معجو راہ نہیں۔ جوں جوں اس کے اثر ات کم ہوتے جاتے ہیں اور نشہ ٹوٹنا ہے انسان دوبارہ اور شدت کے ساتھ اسی نفیاتی عذاب میں جتال ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازایں منشیات کا شدت کے ساتھ اسی نفیاتی عذاب میں جتال ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازایں منشیات کا مستقل استعمال بتدر ہے ان کی تاثیر کو بھی ختم کر دیتا ہے اور سے بات خود بہت سی بیاریوں اور پیچیدگیوں کا سبب بنتی ہے۔

نفیات وال ان اسباب کی جو لوگوں کے منشیات میں پناہ ڈھونڈنے کا موجب ہیں بول تشریح کرتے ہیں۔

"جو لوگ اس پیچیدہ اور نشیب و فراز سے پُر دنیا میں اپی خواہشات کی تعکین پر قلور فہیں ہوتے وہ مشکلات سے فرار اور بے بنیاد تصوّرات میں غلطاں رہنے کے لئے شراب نوشی میں معروف ہو جاتے ہیں۔ الکحٰل اعصالی نظام اور ذہنی صلاحیتوں پر نمایت تیزی سے اثر دکھاتی ہے اور شراب نوشی کی عادت عقل وبصیرت کے فاسد ہو جانے کا موجب بنتی ہے۔ نشہ میں مست شخص سے غیر فطری افعال سرزد ہوتے ہیں۔ یہ کام اس کے لئے ایسے نقصانات کا سبب افعال سرزد ہوتے ہیں۔ یہ کام اس کے لئے ایسے نقصانات کا سبب

بنآ ہے جن کی تلافی ناممکن ہوتی ہے۔ شرابی ناصرف اپنی سلامتی کو خطرے میں ڈالتا ہے بلکہ دوست احباب اعرقہ واقرباء کی نظروں میں گر جاتا ہے۔ جب اس کا نشہ ٹوشا ہے اور اس کی حالت معمول پر آجاتی ہے تو مشکلات کا سامنا کرنے کے سلسلہ میں اس کی قوت کم ہو تی ہے۔

شراب کے استعال سے مشکلات کے حل میں پیش رفت نہیں ہوتی اور جو مخص مشکلات سے فرار کے لئے شراب استعال کرتا ہے وہ دراصل اپنی مشکلات میں مزید اضافہ کر رہا ہوتا ہے اور مشکل کا مشکل تر ہوجانا اسے پھرنشہ کی طرف لے جاتا ہے۔

دن میں خواب دیکھنے کی بعض حالات اور شراب نوشی مشکلات سے فرار کی راہوں کے لحاظ ہے ایک ہی جیسے ہیں۔ البتہ شراب کا استعال بہت زیادہ جسمانی نقصانات کا سبب ہے۔ یہ دونوں راہیں مشکلات کے حل کے سلسلے میں منطقی نہیں ہیں بلکہ مشکلات سے فرار کے مترادف ہیں۔ کیونکہ بھیشہ کے لئے فرار کر جانا ناممکن ہے اور بالا فر انسان کو حقیقت کی دنیا میں واپس آنا پڑتا ہے تو یہ موقع زیادہ ناگوار اور نہایت اندو ہناک ہوتا ہے۔"

روان شنای برای زیست - ص ۲۳۰) افکارو نظریات کا بهاؤ انسانی روح کے سکون و آسائش پر گمرے اثرات مرتب کرتا ہے۔ تزلزل وترقی اور ہر مخص کی روحانی کیفیت اس کے طرز تقر سے وابستہ ہے۔

## زحمت وابتلاء کے گہرے اثرات

بنیادی طور پر انسان کی خلقت اس طرح کی ہے کہ وہ اپنی زندگی کی ضروریات پوری کرنے کے لئے بہت می جسمانی و روحانی زخمتیں برداشت کرنے پر مجبور ہے۔ مادّی رفاہ و آسائش کے سلسلے میں کی جانے والی اس تگ ودو کے متیجہ میں انسان کی روح اور عقل قوت و بلندی حاصل کرتی اور کمال و ترتی کی جانب برھتی ہے۔

وترقی کی جانب بردھتی ہے۔ زندگی کی تختیاں اور مشقیں گرے و وسیع اثرات کی حامل ہوتی ہیں۔ او کو العزم انسانوں کی روحیں مصائب کی کھٹالی میں پک کر کندن بنتی ہیں اور فلاگٹ کی تاریخ یوں میں اپنی چک د کم دکھاتی ہیں۔

اگر انسانیت اپنی حیات کے ابتدائی ایام ہی میں اپنی جمالت و نادانی سے ناگواری محسوس نہ کرتی اور وحثی بن وجمالت کی تاریکی میں پڑی رہتی۔ آج عقل' ذوق اور اخلاق کے جو مظاہر نظر آتے ہیں ان کا وجود نہ ہو تا۔ نادانی اور جمالت کا یمی رنج تھا جس نے انسانوں کو اس کے ظاف مسلسل جماد پر ابھارے رکھا۔

کی انسان کے اذکار کیے ہیں اور وہ انہیں مختلف اشیاء پر کس طرح منطبق كريا ہے۔ اس بات پر مختلف عوامل اثر انداز ہوتے ہيں۔ جو مخص عقل فعال ے مالامال ہو تا ہے وہ مادی منابع سے مایوس ہونے اور جمانِ خارج سے استفادہ نه كريكنے كے باوجود نااميدي كے بلاخيز مقابلہ سے بيٹے نہيں چير آاور دنيا اس كے لئے تاريك و ميب نيس موتى - بلك يه وقت آنے يريكايك روح پر مادى امور کے دریجے بند کر کے معنوی لذّات سے بسرہ مند ہونا کردیا ہے اور اس طرح خود کو ایک ایے جمال سے نسلک کرلیتا ہے جو قلق ومایوری کی قید سے آزاد ہے اور اس طرح خوش بختی و آسودگی کے جیٹے سے سراب ہو تا ہے۔ جن لوگوں کی فکر کو تاہ ہوتی ہے وہ تشویش واضطراب سے نجات کے لئے خارجی عوامل کی پناہ ڈھونڈتے ہیں اور کیونکہ انسانی خواہشات مسلسل تغیر کاشکار رہتی ہیں اور دو سری طرف اس آشفتہ دنیا میں بھی کوئی چیز ثابت دیائیدار نہیں رمتی للذا اگر انسان ان چیزوں میں اپی خوش بختی تلاش کرے گاتو بھشہ کے لئے نابودی وفنا کی جھینٹ چڑھ جائے گا۔اییا آدمی اس مخص کی مانند ہو تا ہے جو پھُو نکوں سے جنگل میں لگی آگ بجھانا چاہے۔ المخضر اس بے بضاعت ونایائیدار مادی دنیا کی کوئی چیزا ہے حقیقی معنوں میں سکون و راحت نہیں بخش سکتی۔ "کراوس"اں قتم کے لوگوں کی بدیختی کو یوں بیان کر تاہے۔ "ان میں سے کوئی شخص اپنی خاش سے نجات کے لئے ' خوبصورت محل چھوڑ دیتا ہے۔ ایک دو سرا اس سُرعت کے ساتھ اپنے بیوی بچوں سے دوری اختیار کرتا ہے جیے کوئی آگ کے بھڑکتے ہوئے شعلوں کو سرد کرنے کے لئے لیکتا ہے۔ لیکن ابھی اپنے مطلوب تک

تناقضات پیشرفت و تکامل کے ذریعہ حل ہوتے ہیں۔"
(تاریخ فلسفہ 'ویل ڈورانٹ۔ ص ۲۳۹)
دھاتوں کو فاضل مواد ہے پاک وخالص کرنے کی غرض ہے بھٹی میں پکایا
جاتا ہے۔ زندگی میں رونما ہونے والے مصائب انسان کے لئے کی خاصیت
رکھتے ہیں اور اسے آلائشوں ہے پاک و صاف کرتے ہیں اور اسے اپنے انسانی
فرائض کی ادائیگی پر آمادہ کرتے ہیں۔ مخضریہ کہ زحمیں اور مشقیں اٹھائے بغیر
کوئی مخض سعادت حاصل نہیں کرسکتا۔

قرآنِ كريم كمتاب-"لقد خلقنا الانسان فى كبد" "مم نے انبان كومشقت من رہے والا بنايا ہے-"

(سورة بلد ٩٠ - آيت ١٧)

حضرت المام جعفرصاوق عليه السلام فرماتي بين-"ان اشد الناس بلاء الانبياء ثم الذين يلونهم الامثل فالامثل"

"ابتلاء و آزمائش کے لحاظ سے انبیاء اللی تمام انسانوں میں سرفرست ہیں ان کے بعد وہ لوگ ہیں جن کا مرتبہ انبیاء کرام سے پچھ کم ہے اور اس کے بعد جوں جوں آزمائش گفتی ہیں اس ترتیب سے مقام بھی کم ہو تا چلا جا تا ہے۔" (بحار الانوار -ج ۱۵ - ص ۵۳) مولانا روم اس حقیقت کی وضاحت یوں کرتے ہیں۔

انسانی حیات میں نظر آنے والا ہمہ جانبہ تکامل اور تمام مدنی و اجماعی پیشرفت اسی راہ گزر پر گام برداری کا بتیجہ ہے۔ اکثر عظیم ساجی انقلابات جو ترقی کا پیش خیمہ اور تکامل و پیش رفت کی جانب سفر کا نکته مآغاز قرار پائے وہ مشکلات اور سختیوں ہی کا بتیجہ ہیں۔

اگرچہ ظاہراً مشکلات و حوادث کی تُند موجیں تلخ و ناگوار اور خوشیوں ولذا کر کی بادِ بماری مرور کن محسوس ہوتی ہے۔ لیکن در مقیقت مسلہ بالکل برعس ہے۔ کیونکہ لذّات و خواہشات کی تسکین انحطاط کا سبب بی ہے اور سعادت و خوش بختی مصائب کے بطن سے جنم لیتی ہے۔ خیوں پر محل اور سعادت و خوش بختی مصائب کے بطن سے جنم لیتی ہے۔ خیوں پر محل اور سعادت کا حصول لازم و ملزوم ہیں اور ان کے در میان علل و معلول کا سار ربط پایا جاتا ہے۔

جر من فلن ہيگل کہتا ہے۔

"تازع بیشرفت کی بنیاد ہے۔ انسان کے صفات و کمالات تک و تازِ زندگی ہی میں مکمل ہوتے ہیں اور انسان فقط مشکلات و مصائب ہی کی راہ سے اورج کمال پر پنچا ہے۔ زحمت ومشقت ایک معقول امر' حیات کی علامت اور اصلاح کا محرک ہے۔

زندگی سعادت و کمال کے حصول کا ذریعہ ہے (سکون وراحت اس کا ثمر نہیں ہے) دنیا سعادت و خوش بختی کا مقام نہیں۔ آسودگی و آسائش کا زمانہ کتابِ زندگی کے بے روح صفحات پر مشمل ہے۔ کیونکہ یہ زمانہ سازگاری کا دور ہو تاہے اور یہ اطمینان و سرمستی کی مرد کو سزاوار نہیں۔ تاریخ ایسے ادوار سے بنی ہے جن میں عالم کے کمل آسائش میشر نمیں اور بالفرض اگر میشر ہو بھی تو تمر بخش نمیں اور انسان کے لئے کی فتم کی خیرا، رفائد، کی حامل نمیں۔ آج تک انسان کے سامنے جتنے بھی مکاتب رکھے گئے ہیں ان میں سب سے گفیا کمتب وہ ہے جو انسان کو محض عیش ونوش اور آرام و سکون کی دعوت دیتا ہے۔ کیونکہ تمام مشکلات و مصائب عیش و آرام سے بڑھ کر انسان کے لئے استاد ہیں اور شختیاں انسان کی فطرت کی اصلاح اور تقویت کا ذریعہ ہیں۔ زخمتیں اور شختیاں انسان کی طبیعت کو رام کرتی ہیں اور اسے فہم و بصیرت عطاکرتی ہیں' انسان کو صبرو شکیبائی کی تعلیم دیتی ہیں اور انسانی ذہن میں عالی ترین افکار و خیالات کو کروان جڑھاتی ہیں۔"

"ہار" کتا ہے۔

"انسان کے نمایت عمرہ تخیلات کس چیز کے مرہونِ منت ہوتے ہیں؟ علم ودانش کے! نہیں۔ لیافت و ممارت کے؟ نہیں۔ جذبات و احساسات کے؟ بیجان کے؟ نہیں۔ ہاں! صرف ابتلاء و آزمائش انسانی فکر کو پروان چڑھاتے ہیں اور وہاں سے عمرہ افکار و تخیلات کو ابتحار کر لاتے ہیں۔ شاید کی وجہ ہے کہ آسائش وراحت کی نبت دنیا میں مشکلات و مصائب زیادہ ہوتے ہیں۔ مصیبتوں کے ذریعہ لوگوں کی آزمائش کرنے پر مامور فرشتہ نے فلاح ورفاہ بہم پہنچانے والے فرشتے تازمائش کرنے پر مامور فرشتہ نے فلاح ورفاہ بہم پہنچانے والے فرشتے سے زیادہ لوگوں کی خدمت کی ہے۔"

(افلاق ٔ سامو ئيل ج٧-ص ٢٠٥، ٢٠٥)

گندی را زیر خاک انداختد

پس زخاکش خوشه ها برساختد

بار ویگر کوفتدش ز آسیا

قیمتش افزون ونان شد جانفزا

بازنان را زیر دندان کوفته

گشت عقل و جان و قهم سودمند

(جب گندم کے دانے کو زمین میں بویا جاتا ہے تو وہ خوشہ کی صورت

میں نمودار ہوتا ہے۔ پھراہے چکی میں بیسا جاتا ہے تو وہ روئی بن جاتا

ہیں نو وہ سود مند انسانی عقل و قهم کاروپ دھار لیتی ہے۔

زیاتے ہیں تو وہ سود مند انسانی عقل و قهم کاروپ دھار لیتی ہے۔

ایک یورپی دانشور کہتا ہے کہ۔

''مشکلات و سختیاں اخلاق کی کشمالی ہیں۔ جس طرح بعض نبا تات کا عرق نکال کر اس کی خوشبو سے مشام جاں معطر کی جاتی ہے اسی طرح بعض طبایع کو بھی آزمائشوں میں پڑنا چاہئے تاکہ ان کے ذاتی اوصاف میمل ہوجائیں۔

اس دنیا میں کوئی راحت و آسودگی ایسی نہیں جو رنج و مصیبت میں بدلنے والی نہ ہو۔ اس طرح کوئی دشواری ایسی نہیں جس کا نتیجہ سعادت و خوش بختی کی صورت میں نمودار نہ ہوتا ہو۔ ان دونوں طالت کا مقابلہ کرتے ہوئے ہمارے لئے اہم بات سے ہے کہ ہم ان سے استفادہ کرتے ہیں یا سوء استفادہ؟ اس دنیا میں کامل سعادت اور

### روحانی سکون پرامیان کے قطعی اثرات

انسانی ترقی و پیشرفت کی تاریخ کے مطالعہ سے یہ بات طابت ہے کہ تندیب و تندین کی بنیادیں بھشہ ایسے ہی بزرگوں کے ہاتھوں رکھی گئی ہیں کہ جو "ایمانی قوت" کے بل بوتے پر بھاری ذمہ داریاں اٹھانے کے اہل تھے اور اس راہ میں اٹھائے جانے والے رنج ومصائب ان کے طاقق قلوب پر ذرہ برابر اثر نہ وال سکے تھے۔

نفیات کے ماہرین کی اکثریت کا اعتراف ہے کہ روحانی بیاریوں کے علاج اور قلبی اطمینان کے سلسلے میں "ایمان" کی طاقت غیر معمولی حد تک حیرت انگیز اور مفید ہے۔

جب طاقت فرساد شواریاں انسانی شخصیت کو کیلئے کے لئے آگے بردھتی ہیں اور اس سے امید و آرزو کی نعمت چھینے کی کوشش کرتی ہیں ' تو ایسے موقع پر خداونرعالم کی ذات پر تو گل انسان کی شکست خوردہ روح کے لئے محکم سارے کا کام کرتا ہے۔ ناکامی ' شکست اور مشکلات مردانِ باایمان کے ضمیر ہیں بال چل بیا کرنے اور انہیں زبونی ' ناامیدی و خودباختگی سے دوچار کرنے پر کسی صورت قادر نہیں ہوتیں۔

معروف ماہرِ نفیات "بونک" کھتا ہے۔
"" معروف ماہرِ نفیات "دیونک" کھتا ہے۔
"می تو ان میں سے کوئی ایک بھی ایبا نہ تھا جس کی بیاری کا تعلق آخرکار نہ ہی ایمان سے جاکرنہ ہوگیا ہو۔ بمٹر انداز میں یوں کما جاسکتا ہے کہ ان میں سے ہر شخص اس چیز کے فقدان کی بناء پر اس مرض

میں مبتلا تھا جو ایک زندہ دین انسان کو عطا کرتا ہے اور پھران میں سے جس کسی نے بھی دین و مذہب کا سمارا نہ لیا وہ اپنے علاج سے قاصر رہا۔"(جمانِ مادّیات۔ ص۳۱)

نفسانی خواہشات کو اعتدال پر لانے کے لئے جو خود بے شار روحانی الجھنوں
کا علاج ہے 'خدا پر ایمان ایک قابلِ بھروسہ سارا ہے۔ خدا پر ایمان کے اثر
سے زندگی حسنِ کمال کو دکھ لیتی ہے۔ کیونکہ جب انسان کو اس بات کا یقین
حاصل ہو جاتا ہے کہ اس زندگی کے بعد فنا اس کا مقدر نہیں ہے تو اس کی روح
ایک خاص روحانی اطمینان سے سرشار ہو جاتی ہے اور وہ اپنی پوری زندگی
اعتدال کی راہ پر چلتے ہوئے گزار دیتا ہے۔

خدا پر ایمان کے نتیج میں اور دین کے عطا کردہ اخلاقی اصولوں پر کاربند ہونے کی بناء پر زیادہ طلبی اور ثروت اندوزی کی حس جو قلبی اضطراب کے عوامل میں سے ہے معتدل ہوجاتی ہے۔ اور انسان عظیم اجروثواب کی امید اور خوائ کے خوف سے نامعقول اور بے حدو حساب مادیات کی جانب ربحان اور جاو و حشم سے گریز کرنے لگتا ہے۔ جس کا نتیجہ سیہ ہوتا ہے کہ ایک مطلوب اور انسانیت کے شایان شان اعتدال اس کی روح میں پیدا ہو جاتا ہے۔

ای طرح آخرت اور حیات بعد از موت کاعقیدہ اسے نیستی وفنا کے جانکاہ تصوّر سے نجات دلاتا ہے کیونکہ اس کاعقیدہ ہوتا ہے کہ موت کے بعد ایک دوسری حیات کادروازہ اس کے سامنے ہو گاجمال دائی نعمات اور حیات ابدی اس کی منتظر ہیں جن کا اِس دنیا ہیں ملنے والی خوشیوں سے موازنہ بھی نہیں کیا جاسکتا اور یوں اضطراب ِ خاطر کا ایک عامل ختم ہو جاتا ہے۔

"الذين امنوا ولم يلبسوا ايمانهم بظلم اوليك لهم الامن"

"جو لوگ ایمان لے آئے اور انہوں نے اپنے ایمان کو ظلم سے آلودہ نمیں کیاانبی کے لئے امن وسکون ہے۔"

(مورة انعام ٢ - آيت A)

"الااناولياءاللهلاخوفعليهمولاهميحزنون" "آگاہ ہو جاؤ کہ خدا کے دوستوں پر نہ خوف طاری ہو تاہے اور نہ وہ محزون و رنجیده ہوتے ہیں-"(سورہ یونس ۱۰- آیت ۱۲) امیرالمومنین حفرت علی علیه السلام یا دِخدا کے فوائد اور خدا کے دوستوں

کی صفات کچھ یوں بیان فرماتے ہیں۔

"انالله تعالى جعل الذكر جلاء للقلوب تسمع بهبعدالوقرة وتبصر بهبعدالعشوة وتنقادبهبعد المعاندة ومابرح لله عزت آلائه في البرهة بعد البرهة وفي ازمان الفترات رجال ناجاهم في فكرهموكلمهمفيذاتعقولهم"

"خداوند علم نے اپن یاد کو دلوں کی نورانیت اور پاکیزگی کاباعث قرار دیا ہے۔ یاو خدا ہی کی وجہ سے دلوں کا بسراین ساعت میں اندھاین بصارت میں اور سر کشی اطاعت میں بدل جاتی ہے۔ کیے بعد ویگرے ہر عمد اور انبیاء سے خالی ہر دور میں رب العزّت کے کچھ مخصوص بندے ہیشہ موجود رہے ہیں کہ وہ (خدا) جن کی فکروں میں راز ایمان آوی کے ول سے نا صرف سے کہ بے اطمینانی و تثویش کو محو کر آ ہے بلکہ قلبی بیجان واضطراب کی بھی روک تھام کرتا ہے۔ قرآن کریم ایمان کے ار ات کویوں بیان کر تاہے کہ-

"ولا تهنوا ولا تحزنوا وانتم الاعلون ان كنتم

" خردار ستى نه كرنا مصائب ير محزون نه مونااگر تم صاحب إيمان مو تو سرباندی تمحارے ہی گئے ہے۔"

(سورة آل عران ١٠- آيت ١١٠١)

اس آبیرشریفہ میں بتایا گیا ہے کہ ایمان ناگوار روحانی عوامل سے مقابلے ك واسطے روح كے لئے ايك محكم ذرہ ايجاد كرتا ہے اور انسان كے اندر ايك خاص حفاظتی حصار بناتا ہے۔ اگر انسان ایمان کامل سے بے بسرہ ہو اور ناگوار عوامل اس کی روح میں بسرا کرلیں تب بھی صرف ایمان ہی پر تکیہ کرتے ہوئے ول كو غم واندوه سے نجات دلائى جا كتى ہے اور رنج والم كے نقش لوح ول سے صاف کئے جاکتے ہیں۔ قرآن کریم کہتا ہے۔

"الابذكر الله تطمين القلوب" العاماة والاستعارا

"آگاہ ہو جاؤ کہ اطمینان یادِ خداہے ہی حاصل ہو تاہے۔" (١٣٠٤ آيت ١٨)

"هوالذى انزل السكينة في قلوب المؤمنين" "وبی خداہے جس نے مومنین کے دلول میں سکون نازل کیا ہے۔" ( حورة فتح ٢٨ - آيت ٢)

کیا ایمان کے علاوہ کوئی اور عامل ہو سکتا ہے جس نے اس مصیبت زدہ عورت کو بیہ سکون وراحت بخشاہے۔ روسو لکھتاہے۔

"اگر ہم غیر فانی موجودات میں سے ہوتے تو یہ ہماری بڑی بد بختی ہوتی۔ بے شک مرنا ایک مشکل کام ہے لیکن یہ تصوّر کہ ہم ہمیشہ زندہ نہیں رہیں گے اور مصائب و آلام سے بھرپور یہ زندگی بالا نرختم ہوجائے گی دل پذیر ودل آرام ہے۔

اگر ہمیں دوام دائی ہدیہ کیا جائے تو کون ہے جو اس غم انگیز تخفہ کو قبول کرے گا؟ اس صورت ہیں انسان کس امید پر مظالم و سختیوں کا مقابلہ کرے گا۔ جو جائل شخص کی چیز کے بارے میں پیش بینی نہیں کرسکتا اسے زندگ کی قدروقیت کا احساس نہیں ہوتا۔ اس کے برعکس ایک صاحب فہم انسان کی نظر میں اس دنیاوی زندگ کے برخلاف حیات بعد از موت قابلِ قدر ہے فقط نیم آگاہ افراد اور بظاہر ماقل لوگ ہی ہیں جو صرف اور صرف اس دنیاوی زندگ کو نظر میں رکھتے ہیں اور موت کو انسان کی سب سے بری مشکل قرار دیتے ماقبل اور موت کو انسان کی سب سے بری مشکل قرار دیتے ہیں۔ ایک صاحب فہم وشعور انسان کے نزدیک زندگ کی سختیوں کو بیں۔ ایک صاحب فہم وشعور انسان کے نزدیک زندگ کی سختیوں کو برداشت کرنے کا ایک سب موت کا حتی ہونا ہے۔"(امیل۔ ص ۱۹)

سليم ورضا

جو مخص دولت ايمان سے بسره ور نه جو وه نامساعد حالات ميں خوف و

داری سے گفتگو کرتا ہے اور ان کی عقلوں سے کلام کرتا ہے۔" (نہج البلاغہ - خطبہ نمبر۲۱۹) ظاہر ہے ایسے باایمان حضرات کا مادہ پرست اور بے دین افراد سے کوئی موازنہ اور مقایسہ نہیں کیا جاسکتا۔

جنگ احد کا واقعہ ہے۔ مدینہ میں ایک عورت کو خبر ملی کہ جنگ میں اس کے پیاروں نے جام شادت نوش کیا ہے۔ یہ خبرسن کرائی خاتون نے ایک اونٹ لیا اور شداء کے اجساد لینے کے لئے عازم میدان ہوئی 'وہاں پہنچ کر خاک وخوں میں غلطاں شداء کے لاشوں کو اونٹ کی تمریر لادا اور واپس مدینہ کی راہ لی۔

ابھی اس خاتون نے نصف فاصلہ ہی طے کیا تھا کہ سرِراہ اس کی ملا قات رسولِ مقبول کی ایک زوجہ سے ہوئی۔ زوجہ رسول جو آنخضرت کی طرف سے پیشان تھیں انہوں نے سوال کیا۔ رسول اللہ کی کوئی خبرہ ؟ وہ معزز خاتون جو اونٹ کی لجام تھا ہوئے تھی اور شداء کے خون کے قطرات اونٹ کی کمر سے نیک ٹیک کرزمین کو گلگوں کررہے تھے نمایت سکون وو قارسے بولی۔ سے نیک ٹیک کرزمین کو گلگوں کررہے تھے نمایت سکون وو قارسے بولی۔ "میں آپ کے لئے خوش خبری لائی ہوں ' پیغیر بالکل صحیح و سلامت ہیں اور اس عظیم و گرانفذر نعمت کے مقابل ہر مصیبت قابلِ تخل

زوجر پیغیر نے سوال کیا: یہ لاشیں کس کی ہیں؟ جواب دیا: ایک میرے شو ہرکی' ایک بیٹے کی اور ایک بھائی کی۔ میں انہیں سپردِ خاک کرنے کے لئے مدینہ لے جارہی ہوں۔" الم م نے فرمایا: لیکن ہم خاندانِ رسالت ایسا نہیں سوچے۔ خداوندِعالم بیاری یا تندر سی نیری یا جوانی موت یا زندگی میں سے کسی ایک کا بھی ہمارے لئے ارادہ کرے تو ہم اسے دل وجان سے قبول کرتے ہیں۔ دنیا میں پڑنے والے مصائب کے بارے میں ہمارا شیوہ رضاء رب ہے۔"

"يرزيندرس"كتام- (١١١٠) - المالية المالية

"سعادت کے حصول میں تسلیم ورضا بھی موٹر ہے اور اس کی اہمیت
کی طور بھی کوشش وجد وجمد سے کم نہیں۔ عاقل انسان قابل
اجتناب ناگوار حوادث کے سامنے ہاتھ پر ہاتھ دھرکے نہیں بیٹھتا اور
نہ ہی ان بر بختیوں پر اپنا وقت اور قوت برباد کرتا جن سے چھٹکارا
ناممکن ہے۔ حتی جب الیی مشکلات و حوادث کے مقابلے کے دوران
بھی جن سے چھٹکارے کے لئے معمولی می قوت اور تھوڑا ساوقت
صرف کرنا پر تا ہے اگر اسے یہ محسوس ہو کہ اس قوت اور وقت کا
مصرف کرنا پر تا ہے اگر اسے یہ محسوس ہو کہ اس قوت اور وقت کا
مصرف کرنا پر تا ہے اگر اسے یہ محسوس ہو کہ اس قوت اور وقت کا
مصرف کرنا پر تا ہے اگر اسے یہ محسول میں مانع ہے تو وہ بخوشی ان مشکلات
و قبول کر لیتا ہے اور اپنی صلاحیتیں اس اہم کام کی شمیل کے لئے
و قف کر دیتا ہے۔

بعض لوگ بہت معمولی ناگوار باتوں پر غم وغقے کا شکار ہو کر کسی بہتر کام میں استعال ہو سکنے والی اپنی توانائی کو برباد کر دیتے ہیں۔ مقصد تک رسائی کے لئے مسلسل ذہنی مشق کی شرط بھی اہم نہیں کہ انسان فکروحواس کو اپنے مطلوبہ ہدف پر اس قدر مبذول کردے کہ

ہراس کا شکار ہو جاتا ہے۔ وہ خود کو فطرت کا قیدی اور اس کی قبر آلود اور سٹمگر قوتوں کا محکوم سمجھنے لگتا ہے۔

ایا انسان اگر ابتدائی مرحله میں مصائب ودشواریوں سے مقابلہ کا میدان چھوڑ کر فرار اختیار نہیں کر آتب بھی آخر کار کسی خوفناک کمچے میں حوادث کی مولناک اور تُند موجوں کاشکار ہو جا آہے۔

اس کے برعس وہ مخص جو دین عقیدہ کا حامل ہے وہ نظام آفرینش میں ارادہ اللی کے سواکی چیز کو موثر نہیں سجھتا۔ اسے اس بات کا بقین ہوتا ہے کہ زندگی میں آنے والی خارج از اختیار مصبتیں خداوندِ عالم کی جانب ہے اس کی تطبیر اور روح کی تہذیب کے لئے ہیں۔ للذا وہ کسی صورت میں مصائب و مشکلات کو اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ وہ اس کی روحانی قوت کو مفاوج کر دیں۔ ہر حال میں اپنی متانت وو قار کو محفوظ رکھتا ہے اور خداوندِ عالم کی مدد ونفرت سے اپنے وجود کے سفینے کو ہر حادثے سے محفوظ رکھتے ہوئے کی مدد ونفرت سے اپنے وجود کے سفینے کو ہر حادثے سے محفوظ رکھتے ہوئے کی مدد ونفرت سے اپنے وجود کے سفینے کو ہر حادثے سے محفوظ رکھتے ہوئے کا مامیابی وسعادت کے ساحل پر پہنچا دیتا ہے۔ حتیٰ جس قدر اس کی مشبکلات کا بوجھ زیادہ ہوتا ہا

جابرین عبداللہ جو کمتبر اسلام کی پروردہ ایک شخصیت ہیں جب ایک مرتبہ بیار ہوئے تو حضرت امام محمد باقر علیہ السلام ان کی عیادت کو تشریف لائے اور ان کاحال دریافت کیا۔

"جابرنے عرض کیا: اس حال کو پینچ چکا ہوں کہ پیری کو جوانی ' پیاری کو تُندرتی اور موت کو زندگی پر ترجیح دیتا ہوں۔ پیدا کردے۔ تکین قلب اور ذہنی آسودگی کے لئے دین مسلمہ طور پر ہمارے تصور سے بھی زیادہ موثر ہے۔ ندہبی افکار اپنی ظرافت و زیبائی کے ذریعہ ہمیں اس زندگی کی قید سے نجات دے کراس خاکی دنیا سے بلند وبالا کرتے ہیں اور ایک عالی تر 'وسیع تر اور دل نواز جمان میں لے جاتے ہیں۔

دین ہم سے یہ نہیں کہ تاکہ ہم دنیا سے بے اعتباد بے پروا ہو جائیں۔

بلکہ کہ تا ہے کہ باو قار 'بروبار اور پاکیزہ زندگی بسر کریں۔ اپنی لگام

ہوس کے ہاتھوں میں نہ دیں۔ اپنی جان کو حرص و آزکی آگ میں نہ
جھلسائیں۔ ظلم وستم کی بجلیاں دو سروں کے خرمنِ امید پر گراکر

اسے خاکشرنہ کریں۔

دین چاہتا ہے کہ ہماری خود پرسی کی (جو بیشہ آگ کے مهیب شعلوں

کی طرح بوھتی رہتی ہے) ایک حد معین کرے۔ ہماری نظر میں
دو سروں کا وجود بے حیثیت نہ ہو جائے ۔۔ دین ہم سے کہتا ہے کہ

زندگی نعنیلت کے ساتھ بسر کریں ' تقویٰ کو اپنا رہنما قرار دیں آگہ
ماری دورج پڑ سکون اور ہمارا ضمیر آسودہ ہو جائے اور ہم سرچشمہ معادت سے سیراب ہوں۔

زندگی حوادثِ زماند کی دستبرد سے محفوظ نہیں۔ جو چزیں ہماری توجہ و دلچینی کا مرکز ہوتی ہیں وہ ہماری ہی طرح ہیشہ تغیرودگر گونی کا شکار رہتی ہیں۔ اگر زندگی میں حوادث کا مدو جذر ختم ہو جائے 'ایک طرح اس سلطے میں ممکنہ فکست کا خطرہ اسے بھٹہ بے چین رکھے۔
ہراہم کام میں کامیابی کے لئے اضطراب و بیجان سے میرا ہونا ضروری
ہے۔ در حقیقت با او قات بیجان واضطراب کامیابی کے حصول میں
مانع ہو جاتے ہیں۔ حصولِ مقصد کے لئے بہتری ہے کہ انسان اپنی
تمام مساعی بروئے کار لائے اور پھر فیصلہ تقدیر کے میرد کر
دے۔"(شاہراہ خوش بختی۔ص ۲۶۲)

البت یہ جو کماگیا ہے کہ نقد بر کے فیطے کے سامنے سرتسکیم فی کرویں اور
اس پر برُدباری و فحل کا مظاہرہ کریں تو یہ ان ناگوار اور غیر متوقع حواوث
بارے میں ہے جو انسان کی سوچ اور طاقت کی قلم رو سے باہر ہوں۔ وگر نہ
انسان کو ہلاکت وبد بختیوں کی اس قتم کا گھری نظر اور مختلف پہلوؤں سے جائزہ
لے کر ان کے خلاف سینہ سپر ہو جانا چاہئے جو ساج ومعاشرہ کی انحرانی اور غلط
طرز و روش کی پیداوار ہیں۔

معاشرہ کی اس مفلوک الحالی کاعلاج خود انسان کے اپنے اختیار میں ہے للذا اس معاملہ میں سرِتشلیم خم کردینا اور اس عمل کی قضائے اللی کے سامنے صبرو شکیبائی کے عنوان سے توجیہ کرنادرست نہیں۔

برطانوی دا نشور "ڈاکٹر ایوی بری" کہتا ہے۔

"بر بختی اور بے چارگ کے عالم میں دین ہم پر سے مصیبتوں کے دباؤں کو کم کرنے اور تسلّی و تشفّی کا ایک بهترین وسیلہ ہے۔ انسان ابدیت کا ایک جز ہے اس کے ماوراء ایک دوسری ابدیت موجود ہے، دین چاہتا ہے کہ انسان کی روح میں اس عظیم ابدیت کا ایک نمونہ

کا سکوت طاری ہوجائے ' تو وحشت انگیز تاریکی ہمیں چاروں طرف سے گیرلے گی اور ہم مایوی کا شکار ہو جائیں گے ' نہ کسی چیز سے انسیت ہو گی اور نہ کوئی امید باتی رہے گی۔ یہ وہ حالت ہے کہ کمزور اعصاب کے افراد ان مواقع پر خود کشی کو ترجیح دینے لگتے ہیں۔ "مارکوس" کہتا ہے۔

"اگر خدا پیشِ نظر ہو تو موت بھی کس قدر شرس ہے اور اگر خدا میر نظر نہ ہو تو زندگی بھی کس قدر تلخ ہے۔ بعض او قات ندہی افکار و خیالات ہمیں مادی حدود سے بلند وبالہ کردیتے ہیں۔ اپنی فکر کو زندگی کی حدود و قبود سے آزاد کر کے اسرار ابدیت 'رموزِ مرگ و حیات اور کا نئت کی گرائیوں پر غور کیجئے۔ صرف میں وہ راہ ہے جو زندگی کے اضطرابات سے نجات دلا سکتی ہے۔ اپنے بچکانہ خیالات کو پیروں کے اضطرابات سے نجات دلا سکتی ہے۔ اپنے بچکانہ خیالات کو پیروں کے روند کر آگے بردھ جائے اور افکار و تصورات کی دنیا میں جمال ' کھرافت ' مسرت اور سعادت کو تلاش کیجئے۔ "

(در جبتوی خوش بختی - ص ۲۰۷ سال اور ۲۱۷)
عظیم نفیات دال "فویل کارنیگی" کہتا ہے کہ "قرض "شکدت اور بدحالی کی دجہ سے میرے والد کی صحت تباہ و برباو
ہوگئی- معالجوں نے میری والدہ کو بتایا کہ ان کے شوہر مزید چھ ماہ سے
زیادہ جی نہیں سکیں گے۔ اس دوران میرے والد نے بارہا گلے میں
چندا ڈال کریا دریا میں کود کرخود کشی کی کوشش کی .....

ے باز رکھنے کا واحد سبب تمہاری ماں کا رائخ اور غیر متزازل ایمان تھا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ اگر ہم خدا ہے لولگائیں اور اس کے احکامات کی تھیل کریں تو تمام مسائل حل ہو جائیں گے۔۔

اس کا کمنا درست تھا' آخر کو تمام کام ٹھیک ہو ہی گئے۔ میرے والد نے اس کے بعد مزید ۲۲ سال خوش و خرم زندگی بسری۔ رنج والم سے بھرپور ان برسوں میں میری ماں بھی گھبراہٹ اور پریشانی کاشکار نہ ہوئی۔ بھشہ درگاہِ خدا میں اپنی مشکلات و پریشانیاں بیان کرتی رہتی۔ سب سے الگ تھلگ اور چھوٹے سے اس دیماتی مکان میں ویا ماگئی رہتی کہ خداوندا! ہمارے لئے اپنی محبت اور بیشت پناہی سے در لیخ نہ فرما۔

جس طرح بحلی و آب وہوا اور اچھی غذا کے فوائد وخصوصیات میری
پرورش میں موثر واہم ہیں اس طرح ندہب پر ایمان کے منافع بھی
اختائی اہمیت کی حال ہیں۔ بحل 'پانی اور غذا ایک بمتر اور پُر آسائش
فزندگی بسر کرنے میں میرے مددگار ہیں لیکن دین کا فائدہ اور
قدروقیت ای مب سے کمیں زیادہ ہے۔

دین مجھے ایمان امید اور حوصلہ عطا کرتا ہے۔ مجھ سے بیجان اضطراب خوف اور پریشانی کو دور رکھتا ہے اور میری زندگی کے لئے ایک رائے اور مقصد کا تعین کرتا ہے۔ دین میرے سامنے اس قدر کمل سعادت و خوش بختی پیش کرتا ہے 'میری حفاظت اور سلامتی کا اس قدر خیال رکھتا ہے کہ میں زندگی میں ایکھنے والے سرکش

لیکن بعض لوگ اس خام خیالی کا شکار ہونے ہیں کہ دنیا کا ہررنج والم ان ہی پر
آپڑا ہے اور حالات انہیں اس بات کی اجازت نہیں دیتے کہ وہ مصائب کے
بوجھ سے دہری ہونے والی اپنی کمرسید ھی کرلیں۔ ساتھ ہی ساتھ دو سرول کے
بارے میں ان کا فیصلہ اس کے برعکس ہو تا ہے اور وہ یہ تصور کرتے ہیں کہ وہ
ہیشہ رفاہ و آسائش میں ہیں اور زندگی کے مصائب ومشکلات میں سے پچھ بھی
ان کے حصد میں نہیں آیا ہے۔

#### لامحدود توقعات

توقعات کا دامن وسیع کرنا بھی غم واندوہ 'یاس وحرت کا سبب بنتا ہے۔
واقع بین نگاہیں رکھنے والے حضرات صدّاعتدال سے زیادہ مال و دولت کو خوش
مختی 'کامیابی اور آسودگی خاطر کے حصول کی راہ میں رکاوث بجھتے ہیں۔ خوش
مختی وبد بختی 'آسودگی وبے قراری میں مال ودولت 'شکوہ وحشمت موثر نہیں۔
اس دنیا میں ایسے نگ نظر تو گر بھی ملیں گے جو عین ثروت مندی کے عالم میں
جو کے اور تمام آسائٹوں سے دور ہوں گے اور بہت سے ایبوں کو بھی پائیں
گے جو دولت کے ڈھر پر بیٹھے ہوئے اپنی غربت کا رونا رورہ ہوں گے۔

گر جو دولت کے ڈھر پر بیٹھے ہوئے اپنی غربت کا رونا رورہ ہوں گے۔

امیرالموسین حضرت علی کا ارشاد ہے۔

"لاکنز اغنی من القناعة ولا مال اذھب للفاقة من
الرضی بالقوت 'ومن اقتصر علی بلغة الکفاف
فقد انتظم الراحة "

"قناعت سے زیارہ بے نیاز کر رہے والا کوئی خزانہ نہیں۔ قوت

طوفانوں کا بھی سکون وو قار کے ساتھ ڈٹ کر مقابلہ کر سکتا ہوں۔"(آئینِ زندگی)

بیبویں صدی کا معروف سائنس دان آئن اطائن فراہب کی تقسیم بندی کے دوران 'تیسری نوع کے فرہب ہے وہ 'فرہب ہتی" کا نام دیتا ہے کے ضمن میں گفتگو کرتے ہوئے اس احساس کے بارے میں جے یہ فرہب بخشا ہے یوں لکھتا ہے۔

"اس مذہب میں فرد انسانی خواہشات و اہداف کو معمولی و ناچیز اور اس غظمت و جلالت کو محسوس کرنے لگتا ہے جو موجودات کے ماوراء اور فطرت و افکار میں نمایاں ہے۔ وہ اپنے وجود کو ایک طرح کا زندان تصور کرتا ہے چنانچہ چاہتا ہے کہ اس تفسِ عضری سے پرواز کر جائے اور تمام عالم کو یکبارگی ایک حقیقت واحد کے عنوان سے پالے۔"(دنیائی کہ من بینم۔ ص ۵۷)

اکثر لوگوں کی بے چینی ودلی اضطراب کا سبب زندگی کے بارے میں ان کے طرز تفکر میں تلاش کرنا چاہئے۔ ان کا تصور ہے کہ انہیں اس دنیا میں بے قیدو بندیماں کی لڈتوں سے بہرہ مند ہونے کے لئے بھیجا گیا ہے اور کیو نکہ یماں ان کا اس تصور کے برخلاف حالات سے سابقہ پڑتا ہے اس لئے ان میں سے اکثر کا نتات 'اس کی موجودات اور اپنے حالات کے بارے میں حرف شکایت لبوں پر لاتے ہیں۔

جس طرح پانی کی مدوسے آگ ٹھنڈی کی جا عتی ہے اس طرح دو سروں کے درد وغم پر توجہ مبذول کر کے اپنے رنج والم کو فراموش کیا جا سکتا ہے۔

#### حیات جاویدان سے لگاؤ

اسلام قلب میں حیاتِ جاویداں کی رغبت پیدا کرتا ہے۔ ہر چند روزِ قیامت پر ایمان کہ جو ایک زندہ اور حقیق ایمان ہے انسانوں کو محسوسات کی حدود سے بلند وبالا کرتا ہے اور ان کی قوتوں کو اعلیٰ ترین انسانی اہداف کو جامئہ عمل پہنانے پر ابھارتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ انسان کو متاعِ دنیا سے مستفید ہونے سے نہیں روکتا۔ بس نفس کی من مانی پر پابندی لگاتا ہے۔ گویا ایک سرکش گھوڑے کے منہ میں لگام دے دیتا ہے تاکہ وہ راہِ راست پر چلتا رہے اور حرص وطمع کے مارے دیوانہ وار دوڑاتا ہوا خود کو ہلاکت کے گڑھے میں نہ گرالے۔

جب انسان اس بات پر اعتقاد رکھتا ہو کہ دنیا کی فرصت کم اور محدود ہے۔
اور دنیا کی نعتیں بے شار ہونے کے باوجود آ فرت میں حاصل ہونے والی نعتوں
کے مقابلے میں مقدار میں بھی کم ہیں اور معیار میں بھی تو اس کی نظر میں کا مخات کی رنگینیاں اور لذ تیں بے رنگ وبے مزہ ہو جاتی ہیں اور اسے ان سے محروی پر کسی حسرت و افسوس کا احساس نہیں ہوتا۔ اور وہ اس بات سے کہ اسے حسب توقع کچھ حاصل نہیں ہوا' اضطراب اور غم وغضہ کا شکار نہیں ہوتا۔ ایسا انسان ماڈی نعتوں سے بہرہ اندوزی میں اس جلد باز شخص کی سی تیزی نہیں دکھاتا جو موت کو اپنے قریب دیکھتے ہوئے بے قراری کا شکار ہو۔
بیک وہ ایک گونہ قبلی اطمینان اور آسودگی ضمیر کا حامل ہوتا ہے۔ اور بے شک زندگی کی جن لذ توں سے وہ عشل و متانت کی روسے استفادہ کر رہا ہوتا ہے ان کے ذریعہ این ایک مومن جانتا ہے۔

لایموت (اس قدر جو زندگی کی بقاء کے لئے کافی ہو) پر راضی رہنے سے بڑھ کر کوئی مال نہیں اور جس نے گزارے کے لائق پر اکتفاکیا اس نے اپنی راحت کا انتظام کیا۔ "

(نيج البلاغه فيض-ص ١٢٥٠)

ماہرینِ نفیات کا بھی ہی کمناہے کہ جوں جوں توقعات بڑھتی ہیں پریشانی ورنجیدگی کاگراف بھی بلند ہونے لگتا ہے۔ جو مخص اعتدال و قناعت کا اصول اپنالیتاہے وہ قلبی سکون محسوس کرتاہے۔

علم نفیات کا ایک اصول "اصولِ آسودگی" کملا تا ہے۔ اس اصول کے مطابق توقعات جنتی کم ہول گی آسودگی اتنی ہی زیادہ ہوگی اس کے برعکس توقعات جس قدر زیادہ ہول گی آسودگی اتنی ہی کم ہوگی۔

ہم کم توقعات رکھ کراپنی ناکامی ونامرادی کے اختالات کو اس قدر کم کرلیں کے اور اس کے نتیج میں امیدو ہیم ' بے قراری و بے اطمینانی اور حصولِ کامیابی سے پہلے جو جانگاہ انظار ہو تاہے اس کا آزار خود بخود گھٹ جائے گا۔ ورحقیقت اصولِ آسودگی "قناعت" ہی کادو سرانام ہے۔

توجہ رہے کہ قناعت یا "اصولِ آسودگی" سے مرادیہ نہیں کہ آدمی ہاتھ پر ہاتھ دھر کر بیٹھ جائے اور ہر قتم کی فعالیت و جدوجمد سے ہاتھ تھینچ لے۔ بلکہ مرادیہ ہے کہ انسان اپنی حدود' استعداد اور امکانات کو میر نظر رکھتے ہوئے قناعت اختیار کرے۔ بالفاظ دیگر انسان کو اپنی صلاحیتوں اور توانائی سے زیادہ تو تعات نہیں رکھنا چاہئیں۔

مشهور مامر نفسات "امل مون" كتاب-"میجان و اضطراب کے جسمانی روِ عمل سے متعلق جو تحقیقات کی گئی ہیں ان سے معلوم ہو تا ہے کہ جب کوئی بیجانی کیفیت رونما ہوتی ہے توجم كا يورا عضلاتي نظم حركت مين آجاتا ہے۔ ول كى دهر كنين پینے کے غدود معدہ سے خارج ہونے والا رقیق مادہ جو غذا ہضم کرنے میں معاون ہو آ ہے اور وماغ کے ذریعہ پورے جم کو کٹرول کرنے والی اروں کے افعال متاثر ہوتے ہیں۔ بدن کے اندر رطوبت چھوڑتے رہنے کا جو کام غدود انجام دیتے ہیں وہ بھی اثر انداز ہو تا ہے۔ ان چیزوں کی حالت میں یائے جانے والے تغیرے اندازہ لگایا جا سكتا ہے كہ انسان بيجان ميں مبتلا ہے۔ خاص كرايدرش ناي غدود اس سلملہ میں بہت اہمیت رکھتا ہے۔ اس لئے کہ وہ جگرے شکر کا مادہ باہر نکالیا رہتا ہے اور اس طرح جسمانی نظام کو شکر کی توانائی سے استفاده کاموقع فراہم کرتاہے۔

ایک جدید طبی شعبہ سا نیکٹرک جو جسم کی ایسی بیاریوں کے بارے
میں بحث کرتا ہے جن کے اسباب نفساتی ہوتے ہیں 'خاص طور پر جو
بیاریاں اضطراب و بیجان کے نیتیے میں وجود میں آتی ہیں۔ اس شعبہ
کی تحقیقات کے مطابق معدہ کے زخم میں مبتلا 22 مریضوں میں سے
سالا شدید اضطراب کاشکار ہوتے ہیں۔

اس سلسلہ میں دیکھا گیاہے کہ جس عرصہ میں مریض شدید اضطراب سے دوجوار ہوتا ہے اس کے دوسرے ہفتے کے اختام پر اس کے

کہ یہ نعتیں خود ہدف وغایت زندگی نہیں کہ انسان اپنی تمام عمران کے حصول کی جدوجمد میں صرف کردے اور اس کے ساتھ ہی ساتھ اپنی روح کا توازن کھو بیٹھے بلکہ یہ بہتراور مالی اہداف کے حصول کا ذریعہ ہیں۔

جانکاہ دباؤ اور اندوہ واضطراب انسانی جم کے ضعف ویجاری پر منتج ہوتا ہے۔ جسمانی سلامتی اور صحت کی حفاظت کے لئے روح پر فم واندوہ اور اضطراب و تشویش کو مسلط نہیں ہونے دینا چاہئے اور اپنے وجود کو تخریجی قوتوں کے تسلّط میں نہیں دینا چاہئے۔

> اميرالمومنين حضرت على عليه السلام فرماتي بين-"الحزن يهدم الجسد"

> "فنم واندوه بدن کی عمارت کومنهدم کردیتاہے۔"

(غرراكم -ص ٢٣)

"الهمينحل البدن"

"رنج وغم بدن كو گُلاكرركه دية بين-"(غررا كلم-ص١١)
"تجرع الغصص فانى لم ارجرعة احلى منها
عاقبة ولا النمغية"

"غضه بی لیا کرد اور اسے بھول جایا کرد۔ کیونکہ اس تلخ گھونٹ کو بی لینے کا نتیجہ بہت شیریں اور اس کی انتہا بہت لذّت بخش وگوارا ہے۔"(غررالحکم-صا۳۵)

سائنسی تحقیقات بھی میہ ٹابت کرتی ہیں کہ بعض جسمانی بیار یوں کا سبب پریشانی اور ذہنی کرب ہے۔

معدے کی دیواروں سے ملکا ملکا خون رہنے لگتا ہے اور تیزابیت میں اضافہ ہو جاتا ہے اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ معدہ یر ایک چھوٹا سا زخم ہو گیا ہے۔ دیکھنے میں آیا ہے کہ اضطراب کے باعث معدے کے افعال میں بہت زیادہ تیزی آجاتی ہے اور اس بناء پر اس کی دیوار میں زخم (السر) پیدا ہوجا تاہے۔"

(اصول روان شناسي مان - مراسم ١٢٩١)

ایک باشعور انسان کو ناپختہ زئن کے لوگوں سے ممتاز بنا والی چیز "تختِّل" ہے۔ سطحی نظر رکھنے والا اور گری سوچ و بچار نہ کرنے والا ظاہر بین انسان این قوتِ تختل کااس درجہ شیفتہ ہو تاہے کہ ہردم اس کے دل میں بے پایاں خواہشات و آرزؤل کی موجیس اٹھتی رہتی ہیں۔ لیکن جب وہ حالات کو ان آرزوں کے برہ اف یا آہے تو اس کی روح پر وحشت اور اندھراطاری ہو حاتا ہے۔ اپنے ہواس کھوریتا ہے اور اس بحران سے دوجار شخص اگر ضعف نفس میں بھی جتلا ہو تو اس کا انجام خورکشی بھی ہو سکتا ہے۔ اس کے برعکس واقع بین انسان کیکانہ اور بے بنیاد افکار کی قیدے آزاد ہو تاہے۔ اس کی نظر وسیع و عمیق موتی ہے وہ چیزوں کو سرسری وطائزانہ نظرے سیس دیکتا اور اپنی زندگی میں موہوم وطلسمی خیالات کو نفوذکی اجازت نہیں دیتا۔ بلکہ کوشش کر تا ہے کہ اپنی زندگی کو قدرتی اجماعی اور بالآخر داخلی وخارجی حقائق کے ساتھ المنابع المرابع المنابع المناب

حقیقتاً معتدل اور متوازن روح کاحامل فخص بید کی مانند ہوا کے جھو تکوں پر نہیں لرز تا۔ بعض افراد فراغت کے او قات میں یکدم بے چینی و اضطراب کا

اظمار کرنے لکتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ان کے اندر کافی روحانی قوت نہیں یائی جاتی اور وہ کسی محکم پناہ گاہ کے مالک نہیں ہوتے۔ للذا وقت گزاری كے لئے زياں بار اور غير صحت مند تفريحات كا رخ كرتے ہیں۔ ليكن جس انسان کے اندرونی قوی مضبوط ہوں وہ مجھی خارجی دنیا کی مختاجی کا احساس نہیں كريارجو ملك ورآمدات يركم انحصار كرياب اس كى اقتصادى بنيادي مضبوط موتی ہیں 'جس ملک کی داخلی پیداوار کافی ہو اور اس کے لئے بیرونی امداد ناگزیر نہ ہو تو وہ خور کو تابی وبربادی سے محفوظ رکھ سکتا ہے۔ این اخلاقی خصوصیات میں تعادل پیرا کیجئے اور نفس پر بڑنے والے خارجی عوامل کو تبدیل کیجئے۔ "جان جاك روسو" كتاب-

"بر بخت ترین انسان وہ ہے جو یہ خیال کرتا ہے کہ اس کے پاس چھ بھی نہیں۔ کیونکہ بر بختی یہ نہیں کہ انسان کے پاس کی چیزی کی ہو بلکہ بد بختی یہ ہے کہ انسان اس چیز کی سخت ضرورت محسوس کرے جو اس کے پاس نہ ہو۔

حقیقت کی دنیا کی ایک حد ہوتی ہے لیکن خیالات کی دنیا کی کوئی حد مقر شیں۔ ہم حقیقت کی دنیا کو بے انتہا وسیع نہیں کر کھتے۔ لیکن خالات کی دیا کو محدود کرنے کی کوشش کرنا چاہے۔ اس لئے کہ ماری وہ پریشانیاں جو ہمیں واقعاً بر بختی کے گڑھے میں پھینک ویتی ہیں ان ہی دونوں چیزوں کے درمیان پائے جانے والے عدم توازن کا الإدوال المالية والمالية المالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية

دور اندیشی ہمیں ہیشہ ستعبل کی جانب متوجہ رکھتی ہے۔ ہماری

اے انسان ابنی زندگی کو خود اینے میں محدود رکھ اور بد بختی سے نجات حاصل كر- "(اميل-ص ٩٠٠) حضرت امام جعفرصادق عليه السلام فرماتے ہيں كه-"اصبر واعلى الدنيا فانماهي ساعة فما مضي منه فلا تجدله المأولا سرورأ ومالم يجيء فلا تدرى ماهو وانما هي ساعتك التي انت فيها فاصبر فيهاعلى طاعة الله واصبر فيهاعن معصية الله-" "ونیا کے معاملے میں صبرے کام لو۔ یہ لمحہ بھرے زیادہ کچھ نہیں ہے۔ اس لمحد میں سے بھی جو وقت گزر چکا ہے نہ تو تم اس کا کوئی رنج محسوس کررہے ہو اور نہ ہی اسکاکوئی سرور تہیں اس وقت کوئی مزہ وے رہا ہے اور جو وقت ابھی نہیں آیا ہے تم نہیں جانتے کہ وہ كيها مو گا- اب بس مين زمانه رحال كاعرصه تهمارے اختيار ميں ہے-ایس اس عرصے میں اللہ کی اطاعت کے سلسلے میں فابت قدی سے کام کو اور اس کی نافرمانی ہے بیجنے کی کوشش کرو۔"

(اصولِ کافی جلد ۲ - صفحہ ۲۵۳)

اگر ماضی یا مستقبل پر توجہ زمانہ رحال کی دشواریوں سے فرار کی خاطر ہو تو ماہرین نفسیات کی نظر میں یہ ایک نفسیاتی بیاری کا بیش خیمہ ہے۔ ماہرین کتے ہیں۔ بیش خیمہ ہے۔ ماہرین کتے ہیں۔ باگر کوئی یہ طے کر لے کہ زمانہ رحال پر توجہ نہ دول گا اور جو موقع

آج میشر ہے اس سے استفادہ نہ کروں گااور بیشہ اس خیال میں مگن

بر بختیوں کے حقیقی سرچشہ میں اس کا شار نہیں ہو تا۔ انسان جو خود

ایک ناپائیدار موجود ہے وہ کیوں حال کو بالکل نظر انداز کرکے اس قدر
وسوسوں کا شکار ہو تا ہے کہ اس کی تمام توجہ اس مستقبل بعید پر ہو

جاتی ہے جس تک وہ ہرگزنہ پہنچ سکے گا۔ یہ وسوسہ اُس کئے مفزہ
کہ سال بہ سال اس کی شدت میں اضافہ ہی ہو تا چلا جا تا ہے اور
ایک مرتبہ اس مرحلہ پر جا پہنچتا ہے کہ عمر رسیدہ لوگ جو دو مروں کی
نبت زیادہ شکی ' دور اندیش اور خیس ہوتے ہیں وہ حال کی
ضروریات پر سو سال بعد کی ضروریات کو ترجیح دینے گئتے ہیں تاکہ
اس وقت ان چیزوں کی قلت کا شکار نہ ہوں۔

اس طرح انسان خود کو اشیاء سے وابستہ کرلیتا ہے اور اس کی نظریس زبان ' مکان اور اشیاء اہم ہو جاتی ہیں۔ پھر ہماری فردیت ہمارے وجود کے چھوٹے سے حصے میں کھل نہیں ہوتی۔ دو سرے الفاظ میں ہم میں سے ہر ایک اپ وجود کو پورے قطعہ نشین پر پھیلا دیتا ہے اور ہر چیز کے بارے میں حسّاس ہو جاتا ہے۔ اس صورت میں ہمارے در دوں کا بردھ جاتا کیا تعجب کی بات نہیں؟ ہمت سے ایسے تاہر حضرات بھی ہیں کہ اگر کوئی ہندوستان میں ترقی کرتا ہے تو یہ اس کے خطاف پیرس میں شور شرب شروع کر دیتے ہیں۔ ہم جس جگہ ہیں وہاں وجود نہیں رکھتے بلکہ جمال نہیں ہیں وہاں زندگی بر کرتے ہیں۔ اگر وہ چیز جس کی خاطر ہم زندگی بر کر رہے ہیں کہیں ایک جگہ جاکر رک جائے۔ تو ہمارے یاس موت سے خوف کی کوئی دلیل نہیں۔

ہے۔"(روان شناسی برای زیستن-ص۲۳۸) ونیا بھرکے حریت پیندوں کے قائد حضرت امام حسین ابنِ علی علیہ السلام فرماتے ہیں-

"اذا وردت بلية على العاقل تحملها وقمع الحزن بالحزم و فرغ العقل للاحتيال"
"اگرعافل و خرد مند مخص پر كوئى اُفَاد آپرے تو اندوه گين نہيں ہو تا بلكہ صبرو خل سے برداشت كرتا ہے۔ دانائى ودور انديثى كے ذريعہ ول پر چڑھے ہوئے رنج والم كے زنگ كو دور كرتا ہے اور قوتِ عقل كے ذريعہ اس كى چارہ جوئى كرتا ہے۔"

ہم ہرسمت سے پڑنے والی مصیبتوں اور آزمائشوں کا ان قوتوں سے مقابلہ کر کتے ہیں جو ہمیں میسر ہیں۔ اس مقابلہ میں جوں ہی سکوت واقع ہوتا ہے' ساکت قوتیں بارِ گران کی مائند ہمیں آزار پہنچانے لگتی ہیں' پھرانسان مجبوراً ان قوقوں کو فضول خرچ کرنے لگتا ہے۔

ہے بیجان 'اضطراب اور غم واندوہ کی تکلیف سے نجات کا ایک طریقہ یہ ہے کہ اس صور تجال کا شکار انسان مثبت کاموں میں مصروف ہوجائے۔ جو لوگ واغلی کھٹش کے موقع پر یہ طریقہ کار اختیار کرتے ہیں وہ اس دوران آسودہ رہتے ہیں اور جب اپنی ان سرگر میوں کے ثمرات دیکھتے ہیں تو خوش ہوتے ہیں اور اپنا اندر اطمینان و آسودگی محسوس کرنے لگتے ہیں۔
اگرچہ یہ بھی ایک طرح سے پریٹانیوں سے فرار ہی کی ایک قتم ہے۔
لیکن بریشانی کا یہ ایک مفید اور اطمینان بخش رق عمل ہے اور اس ذریعہ سے لیکن بریشانی کا یہ ایک مفید اور اطمینان بخش رق عمل ہے اور اس ذریعہ سے

رہے کہ و محمیک ہے کہ میں تعلیمی لحاظ سے اچھا نہیں جارہا ہوں الکین صبر کرد جب میں عملی زندگی میں قدم رکھوں گا تو دیکھنا کیا کارنامے انجام دیتا ہوں۔ اکثر وہ لوگ جن کا تعلیمی ریکارڈ اچھا نہیں رہا ہے عملی زندگی میں کامیاب رہے ہیں۔ میں بھی اپنے مستقبل سے بہت پُر امید ہوں۔"

ایسے خیالات اس بات کی عکائی کرتے ہیں کہ انسان حقیقی زندگی لیعنی
زمانہ رحال سے فرار چاہتا ہے۔ ایک ماہر نفسیات بخوبی جانیا ہے کہ
الی باتیں درست اور حقیقت کے مطابق نہیں اور ان کی حیثیت لغو
اور غیر منطق استدلال سے بڑھ کر پچھ نہیں۔ مستقبل کے بارے میں
ایسے خیالات مصر ہیں اور تقریباً یقین سے کما جاسکتا ہے کہ ایسے
خیالات رکھنے والا انسان زمانہ حال کی مانند مستقبل میں بھی ناکام
رہے گا۔

چنانچہ گزشتہ اور آئندہ ہی کے بارے میں سوچتے رہنا وقت اور صلاحیتوں کے زیاں کا باعث ہوتا ہے۔ اس طرح انسان روز مرہ زندگی میں پیش آنے والے امور کی جانب سے غافل ہو جاتا ہے۔ ایبا شخص (ABNORMAL) ہے اور اس کے لئے کامیابی کا حصول ناممکن ہے۔

اگر انسان مشکلات کاسامناکرنے کی ہمت نہیں رکھتا اور ان سے فرار کی غرض سے مستقبل کے بارے میں سوچنے لگتا ہے تو اس کا بیہ طرزِ عمل جو اس کی مشکلات رفع نہ کر سکے بے سود اور ضرررساں يطردعنه حوعته ويكشف عنه كربته" "فداوندعالم كے نزديك بمترين عمل يہ ہے كه انسان اسے برادر مومن کی خوشحالی اور دلی مسرت کاذراید بے اور اس کی روح سے غم واندوه كاغبار دوركرك-" (اصول كافي-ص٥٠٥) حضرت امام جعفرصاوق عليه السلام فرماتي بين كد-"اذاضاق احدكم فليعلم اخاه ولاعين على نفسه" "جب بھی تم میں سے کوئی کی مشکل میں گرفتار ہو تو اے اپنے برادر مومن کے سامنے بیان کرے آلکہ وہ تھارے دل سے غم واندوه کی ساہی کوصاف کردے۔"(وسائل شیعہ جلد۲-ص۵۵) مشهور ما ہرنفسات "شاخر" كتاہے-"اگر آپ ٹاگوار اور مشکل حالات کاشکار ہیں اور ان سے نجات پر قادر نمیں تو اپنے راز کو اپنے قابل اطمینان اور عاقل شخص کے سامنے بیان کیجئے۔ غم انگیز خیالات اور خوف و تشویش کوول میں لئے پھرنا ان کی قوت وقدرت میں اضافہ کا موجب ہے۔ راز کو زبان پر لا الم وانا و تجربه كار مخص سے نصیحت ماصل يجيد ايے مخص کے روبروجانے ہی سے پریشانی آدھی رہ جاتی ہے۔ کی ماہر نفسات یا سمجھدار دوست سے اپنا درد ذل مت چھاہئے۔ اس لئے کہ شعور

میں یائے جانے والے محطتے ہوئے افکار ہمشہ اطمینان و آسودگی میں

یہ بات زبن نشین رکھے کہ بریشانی دو طرح سے دور ہو سکتی ہے یا تو

خلل ڈالتے ہیں اور سعادت کی راہ کے کاف ثابت ہوتے ہیں۔

انسان کچھ دیر کے لئے آسودہ ہو جاتا ہے۔ مثلاً اگر کمی کو کوئی لا پیخل مسئلہ در پیش ہو تو اے اس کی پریٹانی سے نجات مل جاتی ہے۔ خاص طور پر اگر کوئی ایسا کام کیا جائے جو دو سرول کے لئے مفید ہو تو وہ کام خود کرنے والے کے لئے بھی سودمند ہو تا ہے۔ کیونکہ یہ ناممکن ہے کہ کوئی مخص دو سرول کے لئے تو مفید ہو لیکن خود اپنے لئے سودمند نہ ہو۔ مزید یہ کہ اس طرح انسان فضول کامول کی جانب راغب ہونے سے بھی محفوظ رہتا ہے۔

#### دوستوں کے سامنے ول کی گرہ کھول دینا

مخلص اور وفادار دوستوں کے سامنے دردِ دل بیان کردینا بھی غم داندوہ سے خوات کا ایک ذریعہ ہے۔ غم زدہ اور پریشان حال لوگوں کو بیہ موقع فراہم کرنا چاہئے کہ وہ اپنے دل کی بات دوستوں اور بھی خواہوں کے سامنے بیان کردیں ' اپنی مشکلات کا اظہار کریں اور اس طرح اپنی روح سے غم واندوہ کا دباؤ کم کرمیں

ای طرح غم زدہ اور اہتلاء و آزمائش میں جتلا دوست کے دل کی بات سنتا اور حتی الامکان اس کی مشکلات کے حل کے لئے کوشش کرنا حتاس اور اہم ذمہ داریوں میں سے ہے۔ جس شخص کی دوست بچی اور حقیقی محبت کی بنیاد پر استوار ہے وہ مشکلات اور بحران کے موقع پر اپنے دوست کی مدد سے غافل یا لا تعلق نہیں رہتا۔

پنمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كاارشاد -"احب الاعمال الى الله سرور يدخله على مؤمن "معیبت کے عالم میں بھی مطمئن نظر آؤ اور مشکلات کے باوجود خوش باش رہو-"(غررالحکم-ص۵۲۵)
"کن راضیاً تکن مرضیا"
"ہر حال میں راضی رہو آلکہ پندیدہ قرار پاؤ-"

(غررالحکم-ص۵۹۳) آج کے ماہرینِ نفسیات کی بھی ہی رائے ہے کہ خوشی کا اظهار غم کے دباؤ

کو کم کردیتا ہے اور انسان کی شخصیت کو بلند کرنے میں موثر ہے۔

ماہرین نفیات کچھ یوں ہدایت دیے ہیں۔

"کوشش کیجئے کہ بیشہ آپ کا چرہ خوش سے کھلا رہے۔ ہر وقت

ہشاش بشاش نظر آیئے۔ خود کو اس طرح غم واندوہ سے مبرہ ظاہر

کیجئے کہ جو کوئی بھی آپ کو دیکھے پندیدگی کی نگاہ سے دیکھے۔ اگر

آپ غم واندوہ یا غصہ کی حالت میں ہیں تو کوشش کیجئے کہ دو سروں

کے سامنے آپ کی یہ کیفیت ظاہر نہ ہو۔ یوں ظاہر جیجے کہ آپ مطبقن ومرور ہیں۔

جب آپ فوش و خرم نظر آئیں گے اور دو سروں پر بھی اس کا اظہار کریں گے تو دہ بھی آپ سے دوستانہ طریقے سے پیش آئیں گے اور آپ کے اور آپ سے ہر موضوع پر گفتگو کریں گے اور لطف اندوز ہوں گے۔ اس طرح خوش رہنے کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ آپ دو سروں کی توجہ اپنی جانب آسانی سے مبذول کر کئے ہیں اور ہردل عزیز بن سکتے تو اور ہردل عزیز بن سکتے

قدرتی طور پر اور اچانک ہمارے نہ چاہتے ہوئے بھی۔ لینی ہمارا ذہن باعث تثویش افکار کو بغیراس کے کہ ہم متوجہ ہوں فراموشی کے غار میں پھینک دے۔ یا پھر ہم رنجیدہ کردینے والے ان افکار سے عمد آ اور دانستہ طریقہ سے چیٹم پوشی ہرتیں اور انہیں دل میں نہ لانے پر مصر ہوں۔

نفیات کی اصطلاح میں اس عمل کو "حذف" کتے ہیں۔ لیکن اس عمل سے زبن کی خلال کم نمیں ہوتی اور جس قدر ہم اسے بھلانے کی کوشش کرتے ہیں وہ ہماری یادوں میں آتی رہتی ہے اور رنج و ملال میں اضافہ کا سب بی رہتی ہے۔ بسر حال دانستہ یا ناوانستہ ہر خلال اور ملال انگیز فکر جے ہم دفع یا حذف کرتے ہیں ہماری جان نہیں چھو ڑتی اور اور پنال یا آشکارا طور پر ہمیں رنج واذیت میں جتال رکھتی ہے۔ جب تک کہ اس مسئلہ کو کسی عقل مند کے سامنے نہ پیش کردیں اور اس سے حد و قصیت نہ حاصل کریں اس سے چھٹکارا حاصل نہیں کرسکتے۔" (رشد مخصیت۔ ص ۱۱۔۱۹۹)

#### اظهارِ مسرّت

جب دل میں اضطراب اور غم واندوہ کا بچوم ہوتو اے کم کرنے کا ایک مفید اور موثر عامل مرت وشاد مانی کا اظہار کرتا ہے۔
مولائے متقیان حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا۔
"کن بالبلاء محبور أو بالمكار همسر وراً"

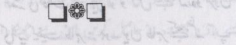
THE

جهثاباب

# زندگی پر نیکیوں کے اثرات

and followed by the first problem of the first of the second

اظمارِ مسرت کے لئے چرہ سب سے اہم کردار اداکر تا ہے۔ پیشانی پر
بل نہیں آتا چاہئے۔ لب پر بھشہ تبہم رہے۔ خود آپ کے دل پر
اس کے صحت مندالر ات مرتب ہوں گے۔
خوش نظر آتا غموں کو کم کرنے کا ذریعہ ہے۔ لوگ مغموم نظر آنے
والوں سے دور رہنا ہی پند کرتے ہیں۔ ہشاش بشاش پہرہ ہر کی کو
بھلا لگتا ہے۔ بزرگی وعظمت مغموم نظر آنے میں نہیں۔
بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ پیشانی بر بل ڈالے رکھنے سے رعب وداب
بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ پیشانی بر بل ڈالے رکھنے سے رعب وداب
برھتا ہے۔ حالا نکہ ایبا نہیں ہے۔ اس طرح آپ لوگوں کو خوفردہ اور
کر سکتے ہیں لیکن انہیں مرعوب نہیں کر سکتے۔ آپ لیوں پر
مسکراہٹ تو بھیرئے پھر دیکھتے کیے چنگیوں میں آپ کا غم دور ہو تا
مسکراہٹ تو بھیرئے پھر دیکھتے کیے چنگیوں میں آپ کا غم دور ہو تا



でもないいかけんでもないで

الملاومرت كالمائة وبوس عام كوار أواكن عدوالي

اینے ہم نوعوں کی مشکلات حل کرنا اور انہیں بحرانوں سے نکالنا ایثار و قربانی کے بغیر ممکن نہیں۔ چنانچہ "باہمی تعاون" کی بنیادوں کی ایک این حسّ مریانی و نداکاری اور ایثار ہے۔ ایسے افراد اور معاشرے جو اپنی اجتماعی سرگرمیوں میں اس حس کو اہمیت دیتے ہیں وہ کمال کے درجہ پر جا پہنچتے ہیں۔ جو لوگ زندگی کی قدر و قیت جانتے ہیں انہیں سب سے پہلے زندگی کی خدمت کرنا جائے اور ایک صحت مند اور طاقتور معاشرہ کے قیام کے لئے اپنا معين كردار اداكرنا چاہے۔ جس قدر لوگوں كے جذبات و احساسات ميں شدت ہوگی اور اجماعیت کے تصور میں اضافہ ہو گاای قدروہ ایک دوسرے کی فلاح و بہود کاخیال رکھیں گے۔ مثبت افکار اور ایک دوسرے سے ہمدردی کے جذبات كمال آدميت كانثان مونے كے ساتھ ساتھ خود فردكى زندگى كے لئے ايك صحت مند ماحول کی تشکیل میں بھی مددگار ہیں۔ کیونکہ علم عمرانیات کی رو سے ابت ہے کہ خود اینے بارے میں فکر مند رہے کا لازی تیجہ یہ ہے کہ انسان وومرول کی بھی فکر کرنے لگتا ہے اور دو سرول کی مدود نفرت اور ان سے تعاون ومكارى ير آماده موتا ہے۔ اى وجد سے كماجاتا ہے ك "اس باتھ وے اس ہاتھ لے نیز جو بوؤ کے وہ کاٹو گے۔" اسی بناء یا ان میں موجود فضائل اور اس کی شخصیت اجماعی طرز تفکر

اور عادات ورسوم کے محور پر گردش کرتی ہے۔

اس کے برعکس افراد اور معاشروں میں اس جذبہ کا فقدان ان کے وجود میں اختلال اور ان کی سماندگی کا عکاس ہے۔ ووسروں کے معاملات سے بے تعلقی ' بے عنی اور اخلاقی ذمہ داریوں کے احساس کانہ پایا جانا روح کی بیاری اور

#### باہمی تعاون کی بنیاد

لطیف جذبات واحساسات جو انسان کی روح کی گرائیوں سے اجرتے ہیں اور بنی نوع انسان کے ساتھ گوٹاگوں نیکیوں' تعاون اور مدد کی صورت میں نمودار ہو کر قرطاس زندگی کو رونق بخشتے ہیں انسان کی اعلیٰ ترین فطرت میں سے بیں۔ میں احساسات دو سروں کو مشکلات " سختی اور مصائب میں مبتلا دیکھ کر انسان کوان کی مدد اور اس راہ میں ہر فتم کے ایثار و قرمانی پر ابھارتے ہیں۔ خوشی عمی ان انسانی زندگی کے ساتھ ساتھ ہیں۔ ان سے مفر ممکن نہیں۔ لیکن خوش قتمتی سے اکثر مشکلات و مصائب اور دلخراش آلام اپنی تلخی و ناگواری کے باوجود قابل علاج بھی ہیں اور ان کے عوامل کو عواطف و احساسات ك سرچشم سے ابھرنے والے باہمی تعاون كے جذبات كى مدوسے ختم كياجا سكتا

انسان محض اس مادّی پیکر کا نام نمیس بلکه خوبی وانائی و زیبائی اور اقدار کی حامل ہتی ہے۔ انسان کا دو مرے انسانوں سے رابطہ بے لوث محبت و انسیت اور باہمی تعاون کی بنیادوں پر استوار ہونا چاہے تاجرانہ زمینیت کریاکاری اور مجبوری کی بتایر نہیں۔

الیی کاوش جو محض فردیت کی تقویت کا باعث ہو اور حدود و قیود کی حامل ہو معقول نہیں اور ان قوتوں کے انتشار و اضمحلال پر پنتے ہوتی ہے جو انسان کو اخلاقی سلوک کی پابندی پر اکساتی ہیں۔

بت سے لوگ خود کو عواطف و جذبات کا حامل قرار دیتے ہیں اور دو سرول کے مصائب و آلام پر رنج وغم کا اظہار کرتے ہیں لیکن اس کے تدارک کے لئے سمی قتم کی ذمہ داری اٹھانے پر آمادہ شیں ہوتے اور اگر ان پر کوئی ایسی ذمہ واری ڈالدی جائے جس میں انہیں کچھ مال خرج کرکے کی کی محروی کو دور کرنا یوے 'یا کوئی زحمت برواشت کرنا پوے یا کسی لذہت سے چیم یوشی کرنا پوے تو وہ فوراً پیچے ہٹ جاتے ہیں۔ یہ اس بات کی علامت ہے کہ ان لوگوں نے خود کو ذمہ داری اٹھانے پر آمادہ نہیں کیا ہوا۔ حتیٰ یہ لوگ الی صلاحیت کے حصول بھی آمادہ نمیں جو اہم ترین کامول کی انجام دہی کے لئے ان کی معاون ہو۔ وو سرول کاغم کھانا اچھی اور قابل قدر عادت ہے۔ لیکن اگر یہ جذبہ عمل منتنی نہ ہو اور اس کے ذریعہ وردمندوں کا درد کم نہ کیا جائے تو پھراس غم خواري كاكوئي فائده نهيں۔ محض اجھے جذبات كس مرض كى دواہيں؟ وہ احساسات جو ضمیرے اندر پوشیدہ ہوں اور عملی زندگی میں جن کی تاثیر نظرنہ آئے الیے احساسات سے کیا استفادہ کیا جا سکتا ہے؟ میدانِ عمل میں محض حُن نیت ہی کافی نہیں۔ بلکہ حسن نیت رکھنے کے ساتھ ساتھ عمل و اقدام بھی لازم ہے۔

اجتماعی سعادت کی راہ میں رکود کا آئینہ دار ہے۔ اس جذبہ کے فاقد افراد اپنی زندگی کی سلامتی اور کامیابی کی دو سروں ہے وابستگی کو درک نہیں کرپاتے۔ ایسا معاشرہ بالکل اس ڈو بتی ہوئی کشتی کی مانند ہے جس کے مسافر اپنی اپنی جان بچانے کی کوشش میں کشتی کو ڈو بنے میں مدو دے رہے ہوں۔ بے شک ایٹار و نداکاری کی خو آسانی سے پیدا نہیں ہوتی۔ ایک دانشور کے بقول۔ فداکاری کی خو آسانی سے پیدا نہیں ہوتی۔ ایک دانشور کے بقول۔ دابتد ائی مراحل میں نیکوکاری مشکل محسوس ہوتی ہے۔ لیکن جوں جو بین ہماری اس توانائی میں اضافلہ ہوگا جو بہم اس راہ پر قدم ہو مان ماؤں کی مانند ہیں جو زمانہ گزرنے کے مائی ساتھ زیادہ ہے جنتی ہیں۔ "

ور حقیقت خدمتِ خلق اور فداکاری و ایثار ایک ایسے مخص کے لئے مشکل کام ہے جو راحت طلب ہے۔ ہرچیز کی صرف اور صرف اپنے لئے طمع کرتاہے اور اس سلسلہ میں سب کچھ کرنے کو تیار ہے۔

کیا زندگی میں کوئی ایسا کام بھی ہے جو مشکل نہ ہو؟ ہر حرکت اور ہر کوشش مشکلات کا دروازہ کھولنے کاسب ہے۔ حتی تفکر و تعقل بھی زحمت طلب کام ہے۔ الحقر ہم مسلسل جدو کوشش میں مصروف رہتے ہیں۔ دو کوششوں میں سے ایک ہمیں بینا بناتی ہے۔ جس کے ذریعہ فکروخیال کا افتی وسیع ہوتا ہے 'جو حق و حقیقت تک پہنچانے کا موجب ہے 'انسان کو زمانہ کی حقیقت واصلیت سے آگاہ کرتی ہے اور آخرت میں اس کے لئے عالی ترین اجروثواب کی راہ ہموار کرتی ہے۔ جبکہ دو سری کوشش انسان کو انجراف و گراہی میں جتلا اور حقیقت واقعی سے دور کردیتی ہے۔

## اعلیٰ ترین روحانی لذّات

دو سرول کو مصائب و مشکلات سے نجات دلانے کے لئے کوشش کرنا نہ صرف ہر فرد کی ذمہ داری ہے بلکہ اس عمل سے لذّت بھی حاصل ہوتی ہے۔
انسان کو محبت کا دامن اس قدر وسیع کر دینا چاہئے کہ ہر فرد اس کے سائے میں آسکے۔ آبکہ اس ذریعہ سے اس کی روح پر سکون اور دل دنج دغم کی آلائش سے پاک وصاف ہو جائے اور انسان حقیقی سعادت سے ہمکنار ہو سکے ایک مغربی دانشور کہتا ہے کہ۔

"ہرنیکی کی جزار کھی گئی ہے اور بُرائی کی سزاطے پاچکی ہے۔ لیکن سے جزاء اور وہ سزاخوبی و بدی سے ماوراء نہیں۔ فضیلت کے بدلے فضیلت کے علاوہ کیا جزاء فرض کی جاسکتی ہے اور رذیلت کے لئے رذیلت سے بدتر کیاسزادی جاسکتی ہے؟

حقیقت یہ ہے کہ ثواب و عقاب ہمارے اعمال کا فطری متیجہ ہیں۔ جو
آگ میں کودے گالانہ تکلیف سے دوچار ہوگا۔ جو بُرائی کرے گااور
اپنے فرائفن سے تجاوز کرے گابراہ راست اس عمل کا نتیجہ دیکھ لے
گا۔ آپ یہ نہ سمجھنے کہ نیکوکاری کاکیافائدہ؟ ..... بلکہ نیکی کے لئے
نیک بن جائے۔ جس طرح شب کے بعد صبح نمودار ہوتی ہے اور
آفاب صبح سائے کو اپنی آغوش میں لینے کے لئے آگے بردھتا ہے ای
طرح حقیقی سعادت جو روحانی سکون سے عبارت ہے 'نیکوکاری کے
ختیج میں ہمیں اپنی آغوش میں سمیٹنے کو بردھتی ہے۔
جو مخص اپنے فرائفن کی حدود میں دو سروں سے نیک سلوک کر تا

ہے وہ اس عمل کے بعد اپنی روح میں بے پایاں تمانیت کا احساس کر آ ہے۔ اور گویا اس موقع پر عام ماحول سے بلندی پر پرواز کرنے لگتا ہے 'خود کو ایک روشن تر افق پر پا آہے اور اس عالی ترین احساس کے نتیج میں خوش بختی و معاوت سے بہرہ مند ہو جا آہے۔ نکے ختی خہ نکی مرکبین ہمیں نک عمل کو انافصہ العین قرار دینا

یے یں و س کی و سعادت ہے ، ہمرہ مرہ ہو جا ہے۔

نیک نیتی خود نیکی ہے لیکن ہمیں نیک عمل کو اپنانصب العین قرار دینا

چاہئے۔ جب ہمارے دل میں نیکی کرنے کا خیال پیدا ہو تا ہے تو ہم

خود بخود اپنے اندر لذّت کا احساس کرتے ہیں۔ لیکن نیک عمل

درخثال ستاروں کی مائند دو سروں کی روح کے افق کو روشن کرتے

ہیں۔ ہم اپنے عمل کے ذریعہ فضیلت کی بنیاد استوار کر سے ہیں یا

اس باشکوہ بنیاد کو ڈھاکر اس کے کھنڈرات پر فساد و ذلّت کی بنیاد رکھ

سکتے ہیں۔ ہم ان دونوں میں سے کوئی بھی کام اختیار کہ سکتے ہیں۔ لنذا

اس آزادی کی بناء پر ہم پر ایک اہم ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔

لوگ دو طرح کے ہوتے ہیں۔ لوگوں کا ایک گروہ دو سروں کے لئے

راحت و آسائش کی فکر میں رہتا ہے اور دو سراگروہ اپنی آسائش ا

کے لئے دو سروں کے رنج والم کا سبب بنتا ہے۔ یہ گروہ اس حال میں

کہ دو سروں کو بذبختی میں جنال کر دیتا ہے خود بھی بدبختی کے ہاتھوں

مخفوظ نہیں۔ اس کے بر عکس وہ گروہ جو دو سروں کی آسائش

وراحت کا خیال رکھتا ہے دو سروں کے ساتھ ساتھ خود بھی سعادت و
خوش بختی کی منزل حاصل کر لیتا ہے۔ جو کام دو سروں کی مدد و

مساعدت کے لئے عمل میں آتے ہیں 'ہرچند وہ چھوٹے اور معمولی

قدر محصور ہو مچکے ہوتے ہیں کہ اپنے جیسے انسانوں سے محبت و دوستی کی آرزو کو فراموش کر بیٹھتے ہیں۔ دو سرے الفاظ میں سے کہ ان میں اتنی سکت باقی نہیں رہتی کہ ''میں'' سے آگے بڑھ کراور اپنی ذات کو کچل کر''ہم''کی منزل پر پہنچ سکیں۔

مشهور دانشور "كارل" كے بقول-

"جو شخص عقل و شعور سے رہنمائی حاصل کرتا ہے رفتہ رفتہ اس میں گری تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں۔ جب جم وجان اپنی ساخت کے مطابق عمل کرتے ہیں تو زیادہ ثمرات ظاہر ہوتے ہیں۔ زندگ کی حفاظت کرنے والے قواحین پر عمل 'نسل کو جاری رکھنا اور روح کو بلند کرنا خود بخود تمام روحانی و جسمانی صلاحیتوں کو تقویت پہنچا تا ہے۔ یہ بیشرفت خاص طور پر اخلاق و فضائل کی پرورش 'حسِ اخلاقی 'حسِ مذہبی 'انسان دوسی اور ایثار و فداکاری میں مشخص ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ عقل بھی روشنی تبول کرتی ہے۔

جب آدی یہ سمجھ لیتا ہے کہ زندگی کا مقصد مادی فوائد کا حصول نہیں 
بلکہ خور زندگی ہے تو پھر اس کی توجمات خارجی دنیا تک مخصر نہیں 
رہتیں بلکہ وہ نمایت گری نگاہ سے خود اپنی اور اپنے اردگرد رہنے 
والوں کی زندگی کا جائزہ لیتا ہے اور اس پر یہ حقیقت منکشف ہو جاتی 
ہے کہ وہ دو سروں سے اور دو سرے اس سے وابستہ ہیں۔ اس طرح 
ہم پر "روسو" (Rousseau) کے نظریہ کا مصنوعی بن اور اجتماعیت کو 
لغوو بے منطقی قرار دینے اور "انفرادیت گردی" کا خطرہ اور زندگی

ہوں لیکن عظیم اور غیر معمولی نتائج کے حامل ہوتے ہیں۔" (در جبتوی خوش بختی - ص ۲۰۱۰ ۲۰۳)

نیکی اور احسان کی کوئی حد نہیں ہوتی۔ کیونکہ انسانی جذبات و احساسات کا سرچشمہ عظیم اور اس کے ذخائر بے پایاں ہیں اور جس قدر زیادہ ان سے استفادہ کیا جائے اسی قدر وہ لبریز ہو جاتے ہیں۔

کتے ہیں کہ "عقل محدود ہے لیکن انسانی جذبات لامحدود اور ہر چیز کو اپنے عظیم پُروں کے پنچے جگہ دے سکتے ہیں۔"

خلاصہ بید کہ احسان 'عملِ خیراور دو سروں کو راحت پہنچانا الیمی سعادت ہے جو ہرایک کو میشر نہیں۔

#### دوسرول کے مسائل سے لا تعلقی

ایے لوگ جنہیں نیک کاموں کی انجامہی بوجھ معلوم ہوتی ہے اور جو دوسروں کو بغض و عناد کی نگاہ سے دیکھتے ہیں وہ دراصل اس دنیا سے اپنا معنوی رابط قطع کر لیتے ہیں جس میں وہ زندگی بسر کر رہے ہیں۔ یمال تک کہ وہ دوسروں اور ان کے مسائل سے لا تعلق ہو کر محض اپنی ذات میں گم ہو کر رہ جاتے ہیں اور سوچنے لگتے ہیں کہ دنیا میں ان کے علاوہ کی کو زندہ رہنے کا حق نہیں۔ حتیٰ ان میں عموی خیروسلامتی میں اپنا نفع دیکھنے تک کی صلاحیت ختم ہو جاتی ہے۔

البتہ ایسے لوگ انسانی جذبات و احساسات سے عاری نہیں ہوتے۔ دو مرول کے دکھ درد کو درک بھی کرتے ہیں لیکن خود پر سی کے حصار میں اس

### اسلام اور معاشرتی روابط

اسلام کا تربیتی و تعلیمی پروگرام اس نیج پر ترتیب دیا گیاہے کہ لوگوں کے افکار بلند ہوں اور ان میں تفکر و تعقل کو فروغ دیا جائے۔ کیونکہ جس قدر انسان کی فکر کادامن وسیع اور اس کے افکار کی سطح بلند ہوگی اس قدر بهتر انداز میں وہ انفرادیت پندی اور خود خواہی کی تاریکیوں سے باہر آئے گا۔

اسلام کایہ تربیتی نظام اس طرح ترتیب دیا گیاہے کہ وہ انفرادیت کی روح کی تقویت کے ساتھ ساتھ اجتاعیت کی روح کو بھی موثر بنا تا ہے۔ تاکہ انسان اپنی انفرادیت کی بھی حفاظت کرے اور اجتاعیت کی بھی۔ نیز معاشرہ کی تشکیل ایسے افراد کے ذریعہ ہوجو نہ تو بے شخصیت اور کھو کھلے ہوں اور نہ ہی خود خواہ اور ایک دو سرے سے بے تعلق۔

اسلامی معاشرہ کے افراد کی ایک دو سرے سے وابطکی خداد نیوعالم کے ساتھ پو سکتی سے مربوط ہے۔ اس معاشرہ کے افراد ایک دو سرے کو نیکی و تقویٰ اور اعمال خیر کی انجام وہی پر اکساتے ہیں اور ایک ایسا ماحول ایجاد کرنے کے لئے باہمی تحاون سے قدم آگے بردھاتے ہیں جس میں ان کی تسلیس ایمان و عملِ صالح سے سان کی تسلیس ایمان و عملِ صالح سے سان کی تعمیری و مقرید کہ لوگوں کی تمام قوتیں تعمیری و نیک کاموں پر صرف ہوتی ہیں 'شرو فسادکی راہ میں نہیں۔

یوں افرادِ معاشرہ کاہدف اور ان کاعمل یکساں ہو جاتا ہے۔ سب میں باہمی تعاون و ہمکاری کی حس بیدار ہو جاتی ہے۔ سب کے دل باہم جڑ جاتے ہیں اور سب انسانیت کی خدمت کے لئے ابنا ابنا کردار اداکرتے ہیں۔ خود اسلام اپنے ماننے والوں سے اجتماعی فرائض کی ادائیگی کے لئے تعاون و

کے تمام مراحل میں خود این ہی مانند دو سرول پر توجہ دینے کی ضرورت روشن ہوگی۔ خود پندی اور این ہم نوعوں سے محبت (جو ساجی زندگی کا لازمہ ہے) کے درمیان واضح تضاد پایا جاتا ہے۔ جسمانی نشوونما کے لئے ماحول اور دوسرے افرادِ معاشرہ کی مدد درکار ہے۔ انسان بطن مادر میں زندگی کے دوران اپنی مال کا دست مگر اور سن بلوغ کو پینچنے تک خاندان اور معاشرہ کا محتاج ہوتا ہے۔ اس طرح اس میں معاشرہ میں یائی جانے والی سولتوں سے استفادہ کو اپنا مسلم حق سجھنے کی عادت پختہ ہو جاتی ہے۔ انفرادیت کا بردھتا ہوا رجحان تمام جانداروں میں پائے جانے والے "فود خواہی" کے غریزہ کی بناء پر ہو تاہے۔ دوسری طرف خود خواہی اور خود پندی کے جذب کی بے انتا زیادتی ایک حقیق معاشرہ کی تشکیل کو نامکن بنا دیتی ہے۔ المذا اپنے ہم نوعوں سے محبت خود خواہی ہی کی طرح لازم ہے۔ "میں" اور "ہم" کے دو متضاد رجانات کے درمیان اعتدال قائم ہونا چاہے۔ یہ اعتدال کامیاب زندگی کے لئے ضروری ہے۔ بالکل ای طرح جیسے مارے ہاتھ کی حرکات الگلیوں کی حرکت کے لئے معاون عضلات کی مربون منت ہیں۔

"میں" مختلف طریقوں سے "ہم" میں تبدیل ہو جاتی ہے۔" (راہ رسم زندگی - ص ۱۳۵۱)

اس قدر محو ہو جاتا ہے کہ گویا بورے معاشرہ کی ذمہ داری اس کے کاندھوں پر ہے۔ ایے معاشرہ میں زندگی بر کرنے والے لوگ ایک دوسرے کے لئے انتائی محبت والفت ایار و فداکاری کے جذبات سے معمور ہوتے ہیں۔ قرآن كريم اس درخشان اور عالى مرتبت رابطه كى ان الفاظ مين توصيف كرتا ہے كه-"والذين تبوؤ الدار والايمان من قبلهم يحبون من هاجر اليهم ولا يجلون في صلورهم حاجة مما اوتوايؤثرونعلى انفسهم ولوكان بهم خصاصة" "اور جن لوگوں نے دار البجرت اور ایمان کو ان سے پہلے اختیار کیا تھا اور وہ ججرت کرنے والوں کو دوست رکھتے ہیں اور جو پچھ انہیں دیا گیا ہے اپنے دلوں میں اس کی طرف سے کوئی ضرورت نہیں محسوس کرتے ہیں اور اپنے نفس پر دو سرول کو مقدم کرتے ہیں جاہے انہیں کتنی ہی ضرورت کیوں نہ ہو۔"(سورة حشر٥٥- آیت٩) قرآن كريم نيوكارول كويول بچنواتا ہے-"واتى المال على حبه ذوى القربي واليتاملي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي ("نیک وہ ہے جو) محبت خدا میں قرابتداروں تیموں مسکینوں غربت زدہ مسافروں سوال کرنے والوں اور غلاموں کی آزادی کے لتے مال دے۔"(سورة بقره ٢- آيت ١١٤)

دو سرى طرف نهايت حساس نفسياتي ميدان مين بھي جب صاحب بروت و

مکاری کا تقاضا کرتا ہے۔ نیکی و نیکوکاری اسلامی اخلاق کی اساس اور اس کا بنیادی لا تحدیمل ہے۔ لنذا اسلام خردار کرتے ہوئے کتا ہے کہ "جو کوئی معاشرہ کی خدمت کے بارے میں نہ سوچے وہ مسلمان نہیں۔" پنجبراسلام صلی الله علیه و آله وسلم کاارشاد ہے۔ "من اصبح ولا يهتم بامور المسلمين فليس ''جو مخص صبح سو کراٹھے اور مسلمانوں کے امور پر کوئی توجہ نہ وے تو وه مسلمان نهيس-" (اصول كافي-ص ١٣٩٠) اسلام نے انسانیت کے سامنے ایک ایسا کھتب پیش کیا جو فرد اور معاشرہ

کے تمام شعبوں پر محیط ہے۔ زمانہ جاہلیت میں جبکہ لوگوں کے تعلقات پر کینہ توزی 'جاہ طلبی 'شہوت رانی اور استمار کا راج تھا۔ اسلام نے اس قوم کے تزكير نفس اور تهذيب اخلاق كے لئے كمر مت باندهى اور انسيس براورى نیوکاری مرانی اور باهی دوسی کی دعوت دی- بر مخص کی طینت وسرشت میں ایس مثبت بنیاد رکھنے کی کوشش کی کہ وہ انتشار وافتراق کے کسی بھی عامل مثلاً بغض وحمد یا لاتعلقی کی بناء پر ایک دو سرے سے کنارہ کش و روگردال نہ ہوں۔ اس لا تحد عمل کے ذریعہ اسلام نے ایک محکم اور بافضیلت معاشرہ کی بنماد استوار کردی-

جس معاشره میں ایمان کیوکاری اور خدمت خلق کو عربت کی نگاہ سے ویکھا جاتا ہے۔ وہاں معاشرہ کا ہر فرد دو سرول کی اصلاح کے سلسلے میں خود کو ذمہ دار اور شریک سجھنے لگتا ہے اور ایک وقت وہ اجتماعی فلاح وببود کے سلسلے میں

ہے جو ان کی روح کی گرائیوں میں جاگزیں اور ایک ایے بے پایاں سرچشہ سے سراب ہوتا ہے جو مجتب اللی سے لبررز ہے۔

کیا خداوندعالم کی جانب سے جزاء خیربر ایمان کے سواکوئی اور عامل ہو سکتا ہے جو انسان کو بے لوث اور انفرادی مفادات سے بے نیاز ہو کرنیکی پر آمادہ کرے؟

پس نیکی اور نیکوکاری ای وقت قابل قدر ہوگی جب اس کا منتاء و سرچشہ ایک معنوی جذبہ اور مقدس ہدف ہو اور اس کے ذریعہ انسان خالق واحد کی رضایت کا خواستگار ہو۔ اسلام اس مقدس ہدف کو انسانی روح کی گرائیوں میں بیدار کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اس طریقے سے انسان کے اندر گری معرفت اور بھی خشک نہ ہونے والا لامحدود سمندر اور کائنات کی وسعتوں کی مائند وسیع تصور پیدا کرتا ہے۔ اس ہمہ جانبہ وسیع النظری کے ذریعہ اور اس بنیادی احساس کے توسط سے جو اس کے اور خداوندِ عالم کی حکیمانہ قدرت کے بنیادی احساس کے توسط سے جو اس کے اور خداوندِ عالم کی حکیمانہ قدرت کے در میان ظاہر ہوتا ہے اور حق تعالیٰ کی لامتانی قوت وقدرت سے آگائی اور اس کی قرمیان ظاہر ہوتا ہے اور حق تعالیٰ کی لامتانی قوت وقدرت سے آگائی اور اس کی گلر کی وسعت کی بناء پر اس کی آخھوں سے تمام دینر مصنوعی پردے ہیں۔

یہ عالی شمان دراک خداوندِ عالم کی بندگی اور اس کی ذات ہے دائمی ارتباط
کا نتیجہ ہے۔ خدا کی عبادت میں بے تکان مشغول رہ کر' بیشہ اس کی پناہ میں
زندگی بسر کرتے ہوئے' اس کی رضا کا طالب رہتے ہوئے ایک وقت وہ اس
قابل ہو جاتا ہے کہ روئے زمین پر خدا کی خلافت کا منصب حاصل کرلے اور
انسانوں ہے اس کی محبت اسے ان کے رنج و مصائب دور کرنے اور ان پر پڑنے

متمول مخص کی مختاج کی مدد کرے تو اسے نمایت درست اور بچی تلی روش اختیار کرتے ہوئے مختاج کی عربت نفس کو ملحوظ رکھنا چاہئے۔ اسلام دولت مندوں کو تھم دیتا ہے کہ اپنا ہاتھ آگے بڑھا کر ضرورت مندوں کی ضرورت پوری کریں۔ ایبانہ ہو کہ ضرورت مند کو دست طلب در از کرکے حقارت میں مبتلا ہونا پڑے۔ یہ طریقہ دینے والے کو بھی غرور و نخوت سے محفوظ رکھتا ہے۔ حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا۔

"احسن تواضع الاغنياء للفقراء طلباً لماعنداللهواحسن منه تيه الفقراء على الاغنياء اتكالاً على الله"

"الله كي يمال اجرك لئے دولت مندول كا فقيرول سے مجزو الكسارى برقاكتنا اچھا ہو اس سے اچھا فقراء كا الله پر بحروسہ كرتے ہوئ دولت مندول كے ساتھ بے نیازى سے پیش آتا ہے۔" (نج البلافہ كلمات قصار نمبرا ۴۰۰)

### اسلام میں نیکی کاتصور

مسلمان کی واضح نشانیوں میں سے محبت و نیکی کاسلوک کرنا اور ایک خاص مخرک کے تحت عطاو بخشش ہے۔ رضائے رب کے لئے نیک عمل انجام دیے والے اپنے پرائے میں تمیزروا نہیں رکھتے۔ ان کے دل سب کی محبت و ہمدردی سے لبریز ہوتے ہیں۔ اس لئے نہ تو انہیں اس کے بدلے کی فکر ہوتی ہے اور نہ سپاس و شکر گزاری کی طلب۔ ان کے رفتار و عمل کا مخرک وہ محمرا قلبی تعلق سپاس و شکر گزاری کی طلب۔ ان کے رفتار و عمل کا مخرک وہ محمرا قلبی تعلق

کے بارے میں ان لوگوں کے بارے میں جو آنخضرت سے در شتی سے پیش آتے تھے فرمایا۔

"پروردگارا! میری قوم پر اپنی رحمت و مغفرت کاسابیه قرار دے-"
لطف و رحمت کے بارے میں آنخضرت کے جذبات محض دعاؤں تک یا
زبانی ہی محدود نہ تھے بلکہ آپ عملاً اپنے ماننے والوں کو نیکی و احسان کی تعلیم
دیتے تھے۔

ایک روز اصحاب کی مجلس میں آپ نے بید واقعہ بیان فرمایا۔
"ایک شخص بیابان میں بیاس کی شدّت سے ووچار ہوا۔ پچھ فاصلہ پر
اسے کنواں نظر آیا 'وہ کنویں میں اترا اور اپنی پیاس بجمائی 'اسی اثنا
میں اس کی نظر ایک کتے پر پڑی جو بیاس کی شدت سے اپنی تھو تھنی
خاک پر مل رہا تھا۔ کتے کو دیکھ کر اس شخص کو بہت دکھ ہوا اور جذبۂ
ترحم کے زیر اثر وہ دوبارہ کنویں میں گیا اور اپنے جوتے میں پانی بھر کر
دم بہ لب کتے کے سامنے رکھا۔

فداوندِ عالم کو اس مخص کی بیر ادا اس قدر پند آئی که اس نے اسے اپنی خاص بخشش وعنایت کامورد قرار دیا۔"

اصحاب نے دریافت کیا! کیا ہم خداوند عالم کی جانب سے حیوانات سے حسن سلوک کی بھی جزاء پاسکتے ہیں؟

۔ '' آنخضرت کے فرمایا کیوں نہیں! تم ہرذی روح کے ساتھ نیکی کرکے ماجور سکتے ہو۔

ہر اقدام کی اچھائی یا بڑائی کے بارے میں فیصلہ کرتے وقت اس کے محرک

والے ہر شرکے خلاف جنگ پر آمادہ کرتی ہے۔

اسلام اپنی تعلیمات و تاکیدات کے ذریعہ انسان دوستی کی بنیادی حس کو انسانی سرشت و طینت کا حضہ بنانا چاہتا ہے۔ جب سے محبت نفسانی احساسات کا جز بن جائے گی تو انسان نہایت ذوق و شوق سے آگے بردھ کر نیک اعمال اور ساجی خدمات پر آمادہ ہو گا پھر بغض و عناد' بدخواہی اور سرکشی اس کے رگ و پے میں سانہ سکے گی اور بہت معمولی توجہ کے ذریعہ اس سے بچاجا سکے گا کیونکہ نفس کی سانہ سکے گی اور بہت معمولی توجہ کے ذریعہ اس سے بچاجا سکے گا کیونکہ نفس کی آلائشوں سے پاکیزگی پر اس عظیم اور گرانفذر سرمایہ سے زیادہ کوئی چیز قادر نہیں۔

قرآنِ كريم تمام بخلوقاتِ عالم پر گرى توجہ ديتا ہے اور جس دقت نظرے اس مسلد كو ير نظر كھتا ہے وہ تمذيب نفس كے لئے غير معمولى حد تك موثر ہے۔ انسان اس نكتہ سے آگاہى كے بعد كه اس كے اور پورى كائنات كے مابين ايك مضبوط و استوار اور ناقابلِ جدائى ربط پايا جاتا ہے 'اپنے وجود كو برم كائنات سے ہم آبنگ بنا تا ہے اور ضرر رسال موجودات كے سوا تمام مخلوقاتِ عالم كو مرومجت كى نگاہ سے ديكھتا ہے۔

جاندار موجودات اور تمام مخلوقاتِ عالم کے بارے میں لطافت آمیز احساسات کا عادی ہوجانے کے بعد جو انسان کی عظمت اور بلند مرتبے کی علامت ہیں انسان میں ایک ایسی درست خطوط پر اور مبنی برعدل 'جبتو و کوشش کا جذبہ پیدا ہو جاتا ہے جو خود اس کے لئے ناگزیر ہے اس طرح یکبارگ اس کی روح کی تاریکی و ناہمواری کم ہونے لگتی ہے اور اس کی آلائشیں دور ہو جاتی ہیں۔ اس طیف آسانی احساس کی بناء پر پنجمبراسلام نے اپنے شقاوت پیشہ اعرق اس لطیف آسانی احساس کی بناء پر پنجمبراسلام نے اپنے شقاوت پیشہ اعرق

اور جمع تفریق کے ذریعہ فضیلت اور نیکی کی قدرو قیت کا پند نہیں لگایا جا سکتا' دو سرے لفظوں میں یوں کہیں کہ محض ریاضیات کو اخلاق میں دخیل قرار نہیں دیا جا سکتا۔

مشہور فرانسیی دانشور ''ڈاکٹر کارل'' مغرب میں نیکوکاری کے تصوّر کی ان الفاظ میں تصویر کشی کرتا ہے۔

"ہمارے نیک کاموں کا محرک خود اپنے مخصی منافع کا حصول اور سب سے بردھ کرمالی فوائد کا حصول "حرب خود نمائی کی تسکین "اقمیازی مقام کا حصول اور ساجی مرتبہ میں اضافہ ہوتا ہے۔ یہ نفع جوئی بھی ریاکاری اور بھی انسان دوستی کا نقاب او ڑھ لیتی ہے۔ دفاتر عدالتوں اور انتظامی امور کی یونیورسٹیوں میں ان خفیہ و دربردہ خیائتوں کا مشاہدہ کیا جاسکا ہے۔

شرافت کامفهوم بی بدل کرره کیا ہے۔

جو لوگ خود کو ایک بلند ہدف و مقصد کے لئے وقف کردیتے ہیں اور اس راہ میں بے لوث مصروف کار نظر آتے ہیں انہیں حقیراور دیوانہ سمجماحاتا ہے۔ ہرجانب مفاد پرئی کے آثار کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ ایک عورت جو امور خیریہ انجام دیتی ہے اس کے اس عمل میں فلوصِ دل شامل نہیں بلکہ اس کا مقصد ہے کہ ادارے کی فیجربن جائے یا "لزین ڈونر" کا تمغہ حاصل کرلے یا ایک مارکیٹ بنا کرماؤی نفع حاصل کرنے یا ایک مارکیٹ بنا کرماؤی

ایک معروف ڈاکٹر ادویات بنانے والی کمپنیوں سے رشوت لے کران

کو نظریس رکھنا ضروری ہے۔ ہر عمل کے مقصد کو اس کے پس پردہ عزائم سے جدا نہیں کیا جا سکتا۔ بالکل اس طرح جیسے کسی بیاری کے سبب پر خصوصی توجہ مرکوز کی جاتی ہے۔

## مغرب میں نیکی کاتصور

ترقی یافتہ ممالک کی سمائدہ ممالک کو جو اقتصادی الداد قرائم کرتے ہیں اس
کی پشت پر کسی قتم کا ہمدردی و خیرخواہی کا جذبہ کار فرہا نہیں ہو تا بلکہ اکٹر اس
سے خود ان کے مفادات وابستہ ہوتے ہیں۔ پسمائدہ ممالک کی قوتِ خرید کم
ہونے کی وجہ سے ترقی یافتہ اقوام کی مصنوعات کو خریدنے والا کوئی نہیں رہتا۔
جس کی وجہ سے انہیں اقتصادی دشواریوں کا سامنا کرتا پڑتا ہے کا للذا اس مشکل
کا حل وہ یہ تلاش کرتے ہیں کہ پسمائدہ ممالک کو المداد فراہم کرے اس المدادی
رقم سے انہیں اپنی مصنوعات خریدنے پر مجبور کرتے ہیں تاکہ اقتصادی توازن
ہرقرار رہے۔ المختمر اپنے اقتصادی توازن کو برقرار رکھنا اس عمل کا مخرک ہو تا

ہے۔

بت سے افراد جو کارِ خیر انجام دیتے ہیں ان کے پیچے بھی خود اپنے مفادات کار فرما ہوتے ہیں اور ان میں خلوص د نیک نیتی مفقود ہوتی ہے۔ بلکہ اکثر لوگ ان نیک کاموں کو اپنے انفرادی مقاصد تک پینچے کے لئے ایک بل کے بطور استعال کرتے ہیں۔ جبکہ نیکی کا سرچشہ وہ فضیلت ہے جو صرف انسانی سرشت میں پائی جاتی ہے۔ اندا کی عمل کے بارے میں محض اس کا نتیجہ د کھی کر فیصلہ صادر کر دینا کی طور بھی درست نہیں۔ صرف ریاضی کے قاعدے

" بغیر اسلام حضرت محمد مصطفی اصحاب کی مجلس میں تشریف فرما تھے کہ ایک مسافر آپ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور کنے لگا! رائے کی صعوبتوں نے میرے اعضاء شل کر دیے ہیں، شھکن سے چور ہوں اور سخت بھوک ستارہی ہے۔

آنخضرت نے فور اُ ایک محانی کو اس مخص کے کھانے کے انظام کے لئے اپنے گھر روانہ کیا۔

وہاں زوجہ رسول کی زبانی معلوم ہوا کہ گھر میں پانی کے سوا کھانے کو ایک کھیل بھی میسر نہیں۔

صحابی نے آنخضرت کی زوجہ کا جواب آپ کے گوش گزار کیا۔ آنخضرت نے اپنے اصحاب پر نظرووڑائی اور دریافت کیا! کیاتم میں سے کوئی اس مہمان کی میزمانی قبول کرے گا؟

ایک انصاری نے اس مخض کو مہمان بنانے پر آمادگی کا اظہار کیا اور اے اے کر اپنے گر معلوم ہوا کہ وہاں محض بختوں کی غذا بھر کھانا موجود ہے۔ انصاری نے اپنی بیوی سے کہا کہ جب طرح بھی ممکن ہو مہمان کو سیر کیا جائے۔

الغرض جب کھانا شروع ہوا تو ان لوگوں نے کی بمانے سے چراغ گل کر دیا اور کھانے سے ہاتھ روک لیا۔ اس طرح معمان پر سے ظاہر نہ ہو سکا کہ میزبان اس کے ساتھ کھانے میں شامل نہیں اور اس نے خوب سر ہو کر کھانا کھایا۔" پیچمبر گرای قدر کاارشاد ہے۔ کمپنیوں کی بنائی ہوئی دواؤں کو اپنے شاگردوں اور مریضوں کو استعال کی تاکید کرتاہے۔ ایک طالب علم جس کی جدوجہد علم کے حصول اور اس میں گرائی پیدا

ایک طالب سم بس کی جدوجہد سم کے حصول اور اس میں امرائی پیدا کرنے کے سلطے میں ہونی چاہئے وہ محض اچھی ملازمت کے حصول اور مالی فوائد کے لئے تعلیم حاصل کرتا ہے۔

ایے طبیب جو امراض کی تشخص اور معالجہ کے دوران اخلاق کو ملحوظ نہیں رکھتے 'ایے طالب علم جو قبل از وقت امتحانی پرچہ معلوم کرنے میں 'ایے افراد کے لئے تحریص و تمدید کے جھکنڈے استعال کرتے ہیں 'ایے افراد جو محکمہ ساجی بہود کی جانب سے اسپتالوں کو فراہم کی جانے والی و فامن کی گولیاں بلیک مارکیٹ میں فروخت کردیتے ہیں اکثر اپنے چروں پر ایثار وفد اکاری 'علم اور انسان دوستی کا نقاب او شھے ہوتے ہیں۔

ہم دھن دولت کے لالجی ہیں۔ کیونکہ دولت سے ہر کام کیا جاسکتا ہے' طاقت و قوت حاصل کی جاسکتی ہے' تقریباً ہر فرد کویا تو روپیہ پیے

یا مالداروں کی جانب سے پیش کی گئی چیزوں سے خریدا جا سکتا ہے۔
المختصر دولت ہماری تمام آرزؤں کی شکیل کاذراجہ ہے خواہ یہ تمنائیں

کتنی ہی پست کیوں نہ ہوں۔"(راہ ورسم زندگ – ص ۱۲ ما ۱۵)

اسلام کی نظرین نیکی کی حقیقی ماہیت جانے کے لئے مندرجہ زبل داستان

میں اسلام کی نظرین نیکی کی حقیقی ماہیت جانے کے لئے مندرجہ زبل داستان

الله الموالية الدوائة الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية الموالية

زندگی کا ناقابلِ تغیر معمول ہے اور اسے میں ایک فرض سجھ کر انجام دیتا ہوں۔

واقعی آگر تمام مسلمان پغیراسلام کے بتائے ہوئے اصولوں کی پیروی کریں اور دو سرول کے واسطے عملِ خیر کی انجام دہی کو اپنا فرض سمجھ کر اوا کریں تو اجتاعی زندگی کا پہید بغیر کسی رکاوٹ کے روال ووال رہ سکتا ہے اور لوگوں کی بہت سی مشکلات حل ہو سکتی ہیں۔

### بار گاه خدامیں محبوبیت کامعیار

جب پنجبرِ اسلام سے پوچھا گیا کہ خدا کی بارگاہ میں محبوب ترین افراد کون میں تو آپ نے فرمایا۔

(اصول کافی-ص ۱۹ ا

رسولِ مقبول کاارشاد ہے۔

"من سمع رجلا ينادى يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم"

"اگر كوئى فخص سے كه كوئى مسلمانوں كو مدد كے لئے پكار رہا ہے اور اس كى مدد كوند پنچ تواليا فخص مسلمان نہيں ہے-"

(کافی جلد۲-ص ۱۹۲۳) صفوان (امام جعفر صادق کے صحابی) ایک روز امام جعفر صادق علیہ السلام "ان على كل مسلم فى كل يوم صدقه وقيل: من يطيق ذلك وقال: اما طتك الاذى عن الطريق صدقة - "

"ہر مسلمان کا فریضہ ہے کہ روزانہ صدقہ دے۔ اصحاب میں سے کسی نے سوال کیا۔ یا رسول اللہ ہر کسی میں اتنی استطاعت کماں؟ آخضرت نے فرمایا۔

"اگر راسته سے کوئی رکاوٹ دور کردو تو یہ بھی صدقہ شار ہوگا۔"

( بحار الانوار جلد ۱۵ – ص ۱۳۱)

غور فرمائے کہ رسولِ متبول عموی گزرگاہ سے کوئی رکاوٹ دور کردینے کو بھی نیکی اور عملِ خیر کے بطور متعارف کراتے ہیں اور بیہ وہ کم از کم ممکن عمل ہے جو کوئی ناتواں ترین فرد بھی انجام دے سکتا ہے۔ یعنی اگر کوئی کسی برے کام کی انجام دہی پر قادر نہیں تو اس کا یہ معمولی عمل بھی عظیم فعل شار ہو گا۔ وگرنہ اگر کوئی مختلف جتول سے وسیج امکانات رکھتا ہو تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس ناسب سے نیک اعمال انجام دے۔ کیونکہ افراد اور ان کے انجام دیے جانے والے کام ایک نسبی ربط رکھتے ہیں۔

میرے ایک دوست نے جو ساتی خدمات میں پیش پیش رہتا تھا ایک روز مجھے بتایا کہ۔

"میراروز کامعمول ہے کہ ہر صبح کام پر روانہ ہونے اور اپنے انفرادی امور کی انجام دی سے قبل کوئی نیک عمل انجام دیتا ہوں۔ ہرچند یہ عمل محض کی مسئلہ کے بارے میں کی رہنمائی ہو۔ یہ میری

جب مجھے معلوم ہوا کہ حسین ابنِ علی ّاعتکاف میں ہیں تو میرا ارادہ بدل گیا۔ "
بدل گیا۔ "
امام حسن ؓ نے فرمایا۔ "
"اگر وہ تمہاری مشکل حل کرتے تو اس کی اہمیت ان کے لئے ایک پورے میننے کے اعتکاف سے زیادہ تھی۔ "

(اصول کافی جلد ۲۔ ص ۱۹۸)

#### بے حداحیان و محبت

جو شخص جس قدر زیادہ احساس و عواطف کا مالک ہو گا اس قدر وہ دو سرول کو فائدہ پنچائے گا۔ چھوٹے دل بے مالک افراد میں مہرو محبت کے جذبات پنپ نہیں پاتے اس لئے ان کے احسان کا دائرہ وسیع اور عموی نہیں ہو تا کہ معاشرہ کا ہر خاص و عام ان سے مستفیض ہو سکے۔ ایسی نیکی اور احسان کرنے والا خدا کی رحمت سے دور ہو گا۔

"قالرجل: ان المعروف اذا اسدى الى غير اهله ماع فقال (ع): ليس كذلك ولكن تكون الصنيعة مثل وابل المطر فيصيب البر و الفاجر"

"ایک مخص نے امام حسین علیہ السلام کی خدمت میں عرض کیا: کیاناالل کے ساتھ کی جانے والی نیکی ضابع ہو جائے گی۔ فرمایا: نہیں ایسانہیں! نیکی کرناشدید اور موسلاد ھار بارش کی مائند

کی خدمت میں موجود تھے۔ ناگاہ ایک جران و پریشان مخض حاضر ہوا اور امام کو اپنی مشکل سے آگاہ کیا۔ اس کی مشکل کا تعلق کچھ مالی مسائل سے تھا۔ امام نے صفوان کو حکم دیا کہ فوراً جاؤ اور اپنے برادر ایمانی کی مشکل حل کرد۔ صفوان حکم کی تقبیل میں اٹھے اور اسکا مسئلہ حل کرکے واپس ملیث آئے۔ امام نے دریافت کیا: مسئلہ کا کیا ہو ا؟ صفوان نے جواب دیا: خدانے اس کی مشکل حل کردی۔

المام نے فرمایا۔

"جان لو کہ مشکل کو حل کرنے کے سلطے میں یہ عمل کہ جو بہت معمولی سامعلوم ہوتا ہے کیونکہ اس میں بہت تھوڑا ساوقت صرف ہوا ہے۔ لیکن اس کا ثواب مسلسل ایک ہفتہ خانہ کھید کا طواف کرتے رہنے سے زیادہ ہے۔"

امام نے مزید فرمایا که-

"ایک دن امام حس کی خدمت میں ایک مخص پنچا۔ اس نے اپنی پریشانی امام کے گوش گزار کی اور اس سلسلہ میں مدو کی درخواست کی۔ امام فور اً اس کی مدد کو اٹھ کھڑے ہوئے اور اس کے ساتھ چل دیے۔ درمیانِ راہ میں امام کی نگاہ امام حسین پر پڑی جو نماز میں مشغول تھے۔

الم حن نے فرمایا۔

"تم نے حسین سے مدد کی درخواست کیوں نہ کی۔ اس شخص نے جواب دیا: پہلے میرا ارادہ انہی کی خدمت میں جانے کا تھا لیکن

تہمارے خلاف زبان دراز کریں اور تم پر اتهام لگائیں ..... اگر کسی ناتواں اور رائے میں ٹھوکر کھانے والے کو سمارا ود اور وہ تہماری اس نیکی اور سپاس گزاری پر شکریہ ادانہ کرے تو آزردہ خاطرنہ ہونا اور نیکی و احسان کے معاملہ میں ٹھنڈے نہ پڑ جانا کیونکہ خداوندِ عالم اس کے بدلے تمہیں عظیم اجرو تواب سے نوازے گا اور تم پر اپنی بے پایاں نعمتوں کے خزانے کھول دے گا۔

یہ تو خود ایک نعمت ہے کہ خداد ندِعالم نے تمہیں نعمتوں سے بہرہ مند کیا اور ایک گروہ کو تمہارا نیاز مند و محتاج قرار دیا للذا یہ روا نہیں کہ تم حرص و آز کاشکار ہو جاؤ۔

کیونکہ اگر تہیں خداوندِعالم کی عطا کردہ نعتیں میسر ہوں لیکن تم مظلوموں' بیکسوں اور مختاجوں کی دعگیری کے لئے آگے نہ برہو تو خداوندِعالم ان نعتوں کو رنج والم سے بدل دے گا اور تہیں ذلّت وخواری سے دوچار کردے گا تاکہ تم بھی محروموں کے رنج ومصائب کامزہ چکھو۔

س قدر فرج افزاہے ٹھوکر کھانے والے کا ہاتھ تھام لینا۔ اگر تم تنی ہوگ تو لوگوں میں تمہاری نیکی و نیک نامی کا چرچا ہو گا اور جب تم ان کے قریب سے گزرو گ تو وہ بجائے غصے و نفرت کے تمہیں شکر گزاری کی نگاہ سے دیکھیں گے۔ چہ بساکہ انہیں مخاجوں اور نیاز مندوں میں سے کوئی اپنے آسائش و خوشحالی کے ایام میں تمہیں بہترین بدلا دے۔ ہے جو ہر چیز پر برتی ہے 'گلتان اور شور زدہ زمین میں کوئی امتیاز نہیں رکھتی۔"(تحت العقول-ص٢٣٥) امام زین العابدین علیہ السلام نے اپنے فرزند امام محمد باقر علیہ السلام کو نشیحت کرتے ہوئے فرمایا۔

"يابنى افعل الخير الى كل من طلبه منك فان كان من اهله فقد اصبت موضعه و ان لم يكن من اهله كنت انت من اهله"

"اے بیٹے! جو کوئی بھی تم سے نیکی اور خیر کا طلب گار ہو تو اس کے ساتھ احسان و نیکی کرنے میں دریغ نہ کرنا کیو نکہ اگر یہ شخص اس نیکی کا اہل ہو گاتو تم نے اپنا فرض بخوبی نبھایا اور اگر وہ اس احسان و نیکی کا اہل نہ ہوا تو تم نے اس کے نقاضے کا مثبت جواب دے کراپنی شرافت و ہزرگی کا شبوت تو دے ہی دیا۔"(روضہ کافی -ص ۱۵۳)

حضرت امام حسین علیہ السلام اپنے ایک نادر و لطیف خطاب میں لوگوں کو نیو کاری کی ماکید کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

دوگو! عظمت و جوانمردی کی جانب برطے چلو۔ پسماندہ لوگوں کی مشکلات حل کرنے میں جلدی کرو۔ کیونکہ نیکوکاری بہت سودمند سودہ ہے۔

لوگو! بندگانِ خدا کی خدمت سعادت و نجات کا باعث ہے۔ تم دردمندوں کے دلوں پر مرہم رکھنے کی قدرت رکھتے ہو۔ کہیں ایبانہ ہو کہ اس کام میں تہماری ٹال مٹول اور سستی کی بناء پر لوگ

اگر اس نے صرف اور صرف رضائے رب کے لئے حاجتمندوں کی د تھیری کی ہو گی تو خداوندِعالم ضرورت کے روز اس کی و تھیری كرے گااورات ناگوار حوادث سے محفوظ رکھے گا۔ لوگو! \_ تم میں سے جو کوئی غم واندوہ کے ماروں کے ول کا بوجھ کم كرے گاخداوندِعالم دنيا و آخرت كاغم واندوہ اس كے دل سے دور كر رے گا۔ نیک لوگوں کو ان کی نیکی کاصلہ رے گا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نیکو کاروں کو دوست رکھتا ہے۔" (کشف الغمہ ج۲-ص ۲۰۰۳ - طبع جدید) احسان و نیکی محض مال وولت بخشنے اور دردمندوں کو آلام و مصائب سے نجات ولانے ہی کا نام نہیں۔ بلکہ معنوی معاملات میں مدود تعاون اور اخلاق و كرداركي اصلاح مالي احسان سے كميس زيادہ اجرو تواب كا باعث ہے۔ لنذا اگر کوئی کسی کو گمراہی کے اندہیرے غارے نکال باہرلائے توب اس پر ایک عظیم احمان ہے۔ اسلام کی نظر میں عالی ترین اور نمایت بیش قدر نیکی و احمان منحرف اور گراہی کے دلدل میں کھنے ہوئے لوگوں کی دھگیری ہے۔ يغير اسلام صفاي الما في عليه السلام س فرمايا-"لن يهدى الله على يديك رجلا خير لك مماطلت عليه الشمس-" "إگر تمهارے ہاتھوں ایک فرد بھی ہدایت پاجائے توبہ ان تمام چیزوں ے بہتر اور قیمتی ہے جن پر آسان اپنی روشنی ڈالتا ہے۔" (سفينة البحار -جلد٢-ص ٥٠٠)

SHIA ITHNA ASHERI
JAMATE
MAYOTTE

اگر نیکی ایک آدمی کی صورت میں ظاہر ہو اور تم اس کے خوبصورت سرایے کو دیکھ سکو تو تم دیکھو گے کہ بیر ایک حسین و جمیل انسان کی ماند ہے جو تمارے ول کو خوش و خرم کرتا ہے۔ اگر برائی اور بد کرداری کا مجسم ہونا ممکن ہو آتو تم دیکھتے کہ وہ ایک ایسا کریمہ و نفرت انگیز چرو نے کہ جے دیکھنے سے تم ابنی آ تکھیں بند کر لیتے۔ اے لوگو! عطاو بخشش کرنے والے بنو۔ سخاوت و فیاضی کو ایناد طیرہ بناؤ تاكه سيادت وسروري ياؤ كيونكه بخيل و تنجوس فمخص كي كوكي فدر وحثیت نہیں ہوتی۔ سخی ترین مخفس وہ ہے جو ایسے ضرورت مند کو مال وے جس سے کسی بدلے کی امید نہ ہو۔ سب سے زیادہ در گزر كرنے والا وہ ہے جو طاقت و قدرت اور امكان كے باوجود خطاكار كو معاف کروے۔ اینے اعرقہ و اقرباء میں بزرگی و کرامت اسے حاصل ہوتی ہے جو ان کی دل جوئی میں غفلت نہ برتے ' ہرچند انہوں نے محت والفت کے رشتہ کو تو ڑ ڈالاہو۔

اگر تم ایسے قابلِ احترام اور فیاض ہو تو تہماری مثال منافع سے بھرپور
ایک درخت کی سی ہے۔ جس کی جڑیں خیروبر کت سے سیراب ہوں'
جس کی شاخیں سعادت و نیک بختی سے سرشار دو سروں کو سامیہ
فراہم کریں اور جو ایسے پھل پیدا کرے جن کی مٹھاس تلخ کاموں کے
بھی منہ شیریں کردے۔

جو مخص خدمتِ خلق اور لوگوں سے نیک سلوک میں تیزی و کھائے گا' تو کل ایس خیرو برکت پائے گاجس کی اسے ہرگز توقع نہ ہوگی اور ساتوال باب

# قدردانی 'پیش رفت کاعظیم عامل

MAL

روح کی تفتی

industrial to the state of the said

معریف و محسین کے گرے اثرات

تغیری تقید حوصلہ شکن نہیں ہے

عالموى المحالمة المحا

یا کیزگی میں اضافہ کے لئے اسلام کالا تحدیثمل

ناقدری کے عظیم نقصانات

خرابیوں کے خلاف جماد

Kakakakakakakakakakakakakakakakak

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

Mary of the State William The Man Man Dely State of Continued the Continued of the Continued 16年間には18月間にある。 Low Bath Million Bolly Control of the source المال المستعدد المستع ( المعلى المعلق المعلق

http://fb.com/ranajabirabbas

ایک نے ولولے کے ساتھ حرکت میں لا عتی ہے۔

اس کے برعس حوصلہ افزائی اور قدر دانی میں بخل سے کام لینایا اس سے قطعاً پر ہیز کرنا ترقی و پیشرفت کی راہ کی ایک ایس بوی رکاوٹ ہے جس سے انسان میں بنال اس کی بوشیدہ صلاحتیں ظاہر ہونے سے رہ جاتی ہیں اور اس کی اختراع وایجاد کی صلاحیتوں میں ٹھمراؤ آجا تاہے۔

عفوانِ شباب کے حساس مرطے میں جبکہ انسان اپنی مستقل اور خود مختار زندگی کا آغاز کرنے والا ہو تا ہے اسے اپنی جبتو اور جدوجمد میں اضافے کے لئے مرچزے زیادہ قدر دانی اور حوصلہ افزائی کی ضرورت ہوتی ہے۔ " برزيندرس" كتاب-

" بي جب شجاعت يا كسي مهارت كامظامره كريس يا اين كسي چيز ك بارے میں خود اپنی تمنا کو پس پشت ڈال کر ایٹار و قربانی - مظاہرہ کریں تو ایے موقع پر ان کی تعریف و تحسین سے دریغ نہیں کرنا چاہے۔ بچوں کی تربیت و نشوونما کے تمام مراحل میں ان کے نمایاں کاموں پر ان کی تعریف و قدر دانی کرنا چاہئے۔

جوانی مشکل و دشوار کاموں کی انجام دہی پر ملنے والی دادو تحسین کا مزای کی اور مو آے۔ اس لطف ولدت کی جانب اشتیاق و رغبت ایک کمل حقیقت اور ایک اضافی خواہش کی ماند ہے ہرچند کہ اے بنیادی مخرک شار کرنا چاہئے۔

اخلاقی ہدایت برمحل اور سنجیدگی کے ساتھ کرنا چاہئے اور لازم ہے کہ انمی واقعات سے استفادہ کریں جو فطرقاً پیش آئے ہول نیز اس

جس طرح انسانی جم اپنی بقاء کے لئے بعض اشیاء کا مختاج ہے اور انسان مسلسل ان ضروریات کی محمیل کے لئے معروف عمل رہتا ہے ای طرح روح کے بھی کچھ تقاضے ہوتے ہیں جن کا پورا ہونا ضروری ہے۔ دستِ قدرت نے روح کے ان تقاضوں و تمناؤں کے بیج انسانی سرشت میں بودیئے ہیں۔

انسانی روح دادو تحسین ستائش و تعریف کی پیاسی موتی ہے۔ اس اندرونی تقاضے کی تسکین کے لئے ہر شخص ذوق وشوق کے ساتھ ایسے امور کی انجام دہی کی کوشش کرتاہے جو معاشرہ کے نزدیک قدر کی نگاہ سے دیکھے جائیں اور جن کی انجام دہی پر اس کی لیافت و قابلیت کو سراہا جائے 'اس کی شخصیت کو مانا جائے اور اس کی روحانی تمناؤل کی کشتی ساحل مراد پر جا گئے۔

المع کیونکہ انسان خود خواہ ہو تا ہے اس لئے اپنی ایجادات و اخراعات اور الیے كے ہوئے كاموں كے تمرات و نتائج سے بھى شديد عشق ركھتا ہے۔ لنذا حوصله افزائی اور تعریق وستائش انسان کو کام پر لگانے کا بھترین محرک ہے۔ قدر وانی سادہ اور ارزاں ترین دوا ہونے کے باوجود اس قدر معجز نما تاثیر کی حامل ہے کہ معاشرہ کے فرسودہ اور خفتہ نظام کو حیات نوعطا کر سکتی ہے اور اس کے بہیوں کو

ہے الندا وہ نفیاتی پیچید گیوں کا شکار ہو جاتا ہے اور متیجہ کے طور پر نفیاتی بیاریوں میں مبتلا ہو جاتا ہے۔

اس کے علاوہ جب صاحبانِ علم و فن پر سے حقیقت منکشف ہوتی ہے کہ
اس قدر زحموں اور مشقوں کے باوجود معاشرہ میں ان کو سراہا نہیں جاتا تو ممکن
ہے شکست خوردگی کا سے احساس ان کی سرگرمیوں اور افکار کی ست کو بیسر
تبدیل کر دے اور وہ روحانی احتیاجات کی تسکین اور ساجی زندگی میں کامیابی
وکامرانی کے حصول کی خاطر انحرانی راہوں کی جانب راغب ہو جائیں۔ اس کے
نتیج میں ان کے روحانی کمالات اور انسانی فضائل کی جگہ حیلہ و کمروفریب کی
خصوصیات لے لیتی ہیں۔ سے وہ حقیقت ہے جس کی تائید آج کاعلم نفسیات بھی

## تعریف و تحسین کے گہرے اثرات

مجھی مجھی محض ایک محسین آمیز جملہ انسان کی روح پر نمایت محرب انسان پر ایسا اثر انداز ہو کہ حرب کرتا ہے۔ یمال تک کہ ممکن ہے یہ ایک جملہ انسان پر ایسا اثر انداز ہو کہ وہ اپنی ہمہ جت جمدو کاوش کامیابی کی راہ میں صرف کر دے۔ بکٹرت ایسان کی معربیف و بکٹرت ایسان کی تعربیف و تو میں اور یہ اعتراف کرتے ہیں کہ اگر توصیف اور حوصلہ افزائی کا نتیجہ قرار دیتے ہیں اور یہ اعتراف کرتے ہیں کہ اگر یہ حوصلہ افزائی شاملِ حال نہ ہوتی تو وہ آج کامرانیوں کی اس بلندی پر نظر نہیں کہ آ

رقی یافته اقوام ممتاز اور نمایاں شخصیات کو غیر معمولی عزّت و مقام دینے کی

مخصوص کیفیت کے نقاضے کے مطابق عمل کیاجائے 'اس سے بردھ کر نہیں۔ خود بچہ اس حالت کے نتائج کی ای جیسے دو سرے مواقع پر تطبیق کر سکتا ہے۔

بی گی قاعدہ کے ذریعہ نہیں بلکہ مثالوں اور مواقع کے ذریعہ نہایت
آسانی سے بات سمجھ سکتا ہے۔ اس سے کلی طور پر نہ کھئے کہ شجاع
ہو جاؤ' بہادر بنو' دو بمروں سے محبت و مہرانی سے پیش آؤ بلکہ اسے
السے عمل کی ترغیب دیجئے جس میں جرات کی ضرورت ہے اور اس
عمل کی انجام دہی پر اس سے کئے کہ واہ 'واہ آفرین تم کتنے بہاد
ہو۔ اس طرح اسے اس بات پر ابھاریئے کہ اپنے کھلونے ابنی چھوٹی
بہن کو دے دے اور جب وہ ابنی بہن کے خوش و خرم چرے کو دیکھ
رہا ہو تو اس سے کئے کہ سے بہت خوب میرا بیٹا کتنا محبت کرنے والا
اور مہران ہے۔ اس کلیہ کو تساوت اور دل کی سختی کے علاج کے لئے
اور مہران ہے۔ اس کلیہ کو تساوت اور دل کی سختی کے علاج کے لئے
کام میں لاسیۓ۔"(در تربیت۔ ص ۱۲۲۔ ۱۲۳)

نوجوانوں کی تحقیر کرتا یا ان کے نمایاں کاموں سے بے اعتبائی برتا ان کی تخلیقی صلاحیتوں کو کاری ضربات سے کچل دینے کے مترادف ہے۔ کیونکہ جب کوئی جوان سے محسوس کرتا ہے کہ لوگ اس کے کارہائے نمایاں اور گرانقذر خدمات کی طرف سے بے توجہ ہیں اور اس کی مختیں و زخمیں کی حساب شار میں نہیں آئیں تو اس پر سخت گراں گزر تا ہے اور اس کی تخلیقی صلاحیتوں کی نشوونما رک جاتی ہے اور مستقبل کے بارے میں اس کی امید و آرزو کیں دل بی میں دم توڑ دیتی ہیں۔ اور چونکہ اس حوصلہ افزائی کا تعلق انسانی نفیات سے بی میں دم توڑ دیتی ہیں۔ اور چونکہ اس حوصلہ افزائی کا تعلق انسانی نفیات سے

سیاحت کے لئے بھیج گی۔ ای طرح مقابلے میں شامل کوئی خاتون کی خاص شیمپو کی خصوصیات اور فوائد بتادے تو اسے آرائش و زیبائش کا بہترین بست ساسامان تحفہ میں دیا جائے گا۔ لیکن ہم نے اب تک بہترین خخلیقی ذہن رکھنے والے کے لئے کی سالانہ انعام کا تعین نہیں کیا۔" جوائی جو اخلاقی صفات کی بنیادوں کی تشکیل کا اہم ترین زمانہ ہوتی ہے اس ور ران انسان دو سروں کے کارتاموں کی تعریف و قدر دانی کے لئے بہت زیادہ آمادہ رہتا ہے اور جوں جو اس کے بن وسال میں اضافہ ہو تا جاتا ہے اس میں دو سروں کی تعریف و خورت کی اور ستائش کا جذبہ ماند بڑتا چلا جاتا ہے۔ اس لئے عنفوانِ شباب میں جبکہ انسانی فطرت میں مختلف خُلق و خُو اپنانے کی صلاحیت پائی جاتی ہے اس کے اندر ستائش وقدردانی کی روح کو تقویت دی جائے اور اسے کارہائے نمایاں انجام دینے والے افراد کی قدرشای و حوصلہ افزائی پر اُبھارا جائے۔

یہ طرز عمل نوجوانوں میں نفسیاتی اعتدال و توازن قائم رکھنے میں نہایت موٹر ہے۔ کیونکہ قدرتی طور پر انسان اسی دور جوانی میں اپنے لئے آئیڈیل و نمونہ میں کا بخاب کرتا ہے۔ اس موقع پر اگر اس کی توجہات کا مرکز و محور پاک سیرت واعلی اخلاقی فضائل کی حامل ہتیاں نہ بن سکیں اور اس کی روح میں ان فضائل و کمالات کی ستائش و قدردانی کی حس پروان نہ چڑھ سکے تو ممکن ہیں ان فضائل و کمالات کی ستائش و قدردانی کی حس پروان نہ چڑھ سکے تو ممکن ہے وہ منحرف اور غیرصالح افراد کو اپنا آئیڈیل بنا لے اور ان کی رفتار و عمل افکار و اقدار کی پیروی شروع کردے۔ ذرا سوچئے اس روش کو اپنانے کے نتیجے میں کس قدر ناگوار نتائج وعواقب ظہور میں آئیں گے۔

قائل ہیں اور اس سلسلے میں گوناگوں طریقے اختیار کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ
ان معاشروں میں نبوغ و استعداد کی شمع بھی گل نہیں ہوتی بلکہ لوگوں میں
استعداد کی نشوونما اور پنال صلاحیتوں کے شمرات ظاہر ہونے کے لئے حالات
ہمیشہ سازگار رہتے ہیں۔ وہاں کام اور علم کو حقیقی قدر و منزلت حاصل ہے اور
لائق و شائستہ افراد کو بخوبی جانا پہچانا جا تا ہے۔

افسوس کا مقام ہے کہ مطبوعاتی ادارے جن کی ذمہ داری لوگوں کی بدایت افکار کو جلا بدایت تعلیم و تربیت و حقیقی مسائل کی طرف متوجہ کرنا اور ان کے افکار کو جلا بخشا ہے ہمارے یہاں ان میں سے اکثر عوام الناس کی توجہ ایسے امور کی جانب جلب کرتے نظر آتے ہیں جو ان کی سطح فکری کو کم کرنے کا سبب ہیں۔ ان کی توجہ زیادہ تر معمولی فضول کر گڑاور انحرانی امور کی ترویج پر مرکوز ہوتی ہے ان میں صاحبانِ علم وفضل کی تشیراور حقیقی اقدار کاذکر تک نہیں ملتا۔

جارے ساج کی اس بردی اخلاقی و ساجی خرابی پر ایک معاصر مصنف یوں تقید کر تاہے۔

"حوصلہ افزائی ہاری ایک بری نفیاتی و ساجی ضرورت ہے۔ لیکن یہ حوصلہ افزائی حقیقی اور دل کی گرائیوں سے ہونی چاہئے 'مصنوعی اور دکھاوے کے لئے نہیں۔ آج ہاری سوسائٹی میں مفاد پرست اور تاجر حضرات نے حوصلہ افزائی کے بہت سے مصنوعی طریقے ایجاد کر لئے ہیں۔

مثلاً اگر کوئی مرد یا عورت به بتادے که "لوئی شانزدہم" کی پانچویں محبوبہ کا نام کیا تھا تو اسے کمپنی اپنے خرچ پر ایک ماہ کے لئے یورپ کی

خصہ کی آگ بھڑک اٹھتی ہے۔ ممکن ہے ان کی یہ حمد اور کو آہ فکوی اس بات پر منتی ہو کہ وہ اپنے دوست کے خلاف کوئی نامناسب اقدام اٹھا بیٹھیں یا اس پر کاری ضرب لگانے کے لئے کی بھی بردلانہ اقدام کے لئے مناسب وقت کی تاک میں رہیں۔

منحط اور محدود نفسیات کا حامل محض جو پاک اخلاقی ملکات سے مانوس نمیں ہو آ اس کی کیفیت کی درجِ ذبل فارس شعرے مضمون کے ذریعہ بخوبی تشریح کی جاسکتی ہے۔

"خدانے میرے رقیب پر لطف وکرم کی نظر ڈالی ہے اور اسے بے شار نعمتیں عطا فرمائی ہیں کیا جھے اتنا بھی حق نہیں کہ اسے غضے کی نگاہ سے دیکھوں اور اس سے نفرت و بے زاری کا ظہار کروں۔"

عاقل اور باشعور افراد نادانوں کے کردار سے درس عبرت لیتے ہیں اور ان جیسی خطاؤں کے ارتکاب سے اجتناب برتے ہیں۔ لیکن بے و توف لوگ عقلا کی رُوش اور ان کے فضائل و کمالات کو بھی اینے لئے نمونہ عمل قرار نہیں موتے۔

# تعمیری تقیر حوصله شکنی نهیں ہے

شخصیت کی نفی اور تنقید ہمارے معاشرے کا ایک برا عیب و نقص ہے یہ خرابی معاشرہ کے ہر طبقہ میں پائی جاتی ہے۔ جوں ہی کوئی شخص کوئی نیا کام کر تا ہے یا نئی ایجاد سامنے آتی ہے تو بلا توقف اس پر اعتراض وانقاد کی بارش ہونے گئی ہے اور ایے ایسے لوگ زبانِ تنقید دراز کرتے ہیں جو خود کوئی فیصلہ یا

جو لوگ ذوقِ سلیم ، فکرِ رسا اور لطیف احساسات کے مالک ہوں وہ کسی
سے بھی سرزد ہونے والے نیک اور قابلِ قدر اقدام کی تعریف و تبجیہ سے درلیخ
نیس کرتے۔ عظیم لوگوں کی بلند فکر اور عالی ترین اور اک غیر معمولی ور خشدگ
کی مالک ہوتی ہے جو دو سروں میں فعالیت ایجاد کرتی اور ان میں بھی حرارت
پیدا کر دیتی ہے۔ عمدہ اخلاق سے آراستہ ہونا انسان کی فکر کو بلند کرتا ہے ، اس
کے قدموں سے اصلاح میں سب سے بڑی رکاوٹ خود پرستی کی تنجیروں کو کاٹ
دیتا ہے۔ جو افراد عظیم لوگوں سے متاثر ہوتے ہیں اور ان کے سرچشد افکار
سے روشنی حاصل کرتے ہیں وہ اپنے لئے اوج و کمال کی راہوں کو ہموار کر لیکھیں۔

لیکن بعض لوگ اپنے نزدیک ترین دوستوں کی تعربیف و حوصلہ افزائی میں بھی بُنُل سے کام لیتے ہیں اور کسی طور ان کے امتیازات اور عمدہ خصائل کا اعتراف نہیں کرتے اور ان کے کارہائے نمایاں دیکھ کربے تعلقی اور چٹم پوشی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

پت فطرت اور اعلی انسانی فضائل سے عاری لوگ ہر تاپندیدہ صفت اور عادت ابنانے پر آمادہ رہتے ہیں۔ وہ ہر قابلِ قدر اور لائقِ شخسین کام یا چیز کو حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ دو سروں کی کامیابی انہیں سخت ناگوار گزرتی ہے۔ یہ لوگ نہ صرف یہ کہ کامیاب زندگی گزارنے والے اپنے ساتھیوں کی تعریف سنتا پند نہیں کرتے بلکہ اگر ان کے دوستوں کی راہ میں مشکلات عائل ہو جائیں تو انہیں ایک گونہ تیلی و اطمینان حاصل ہو تا ہے۔ صد افسوس کہ جب وہ اپنے کی ساتھی کو اپنے سے آگے بردھتا ہوا دیکھتے ہیں تو ان میں غم و

« بطور کلی اکثر دو سرول بر انتقاد اور ان کی لغزشول بر لعنت و ملامت کا سبب خود ہمارے اندریائی جانے والی وہ خرابیاں ہیں جن سے ہم آگاہ نمیں ہوتے۔ ہم دو سرول میں وہ نقائص دیکھتے ہیں جو نادانستہ طور پر خود ہمارے اندر یائے جاتے ہیں۔ ذی شعور اور مثبت فکر و عمل رکھنے والے افراد اپنا وقت دو سرول پر تقید کرنے میں ضایع نہیں كرتے۔ كيونكه وہ مروقت مفيد اور مثبت كاموں ميں مشغول رہے یں۔ ندرت وجدت پر تقید کرنے والے لوگ خود موجدین و مخترعین ہوتے ہیں۔ ہنریر تقید کرنے والے دراصل دو سرول پر تقید کے ضمن میں خور اینے کام کے نقائص گوا رہے ہوتے ہیں۔ محض نظریات میں غلطال شکست خورہ لوگوں میں سے اکثر وہ ماہرین ہوتے ہیں جو صرف راہ عمل کی نشاندہی ہی پر اکتفاکرتے ہیں۔ بے محل اور نامعقول تقید اکثر دو سروں کی حق تلغی کا سبب بن جاتی ہے۔ اور اس طرح ہر چیز کی دائی قدرو قیت ختم ہو جاتی ہے۔ ممکن ہے غیر عاولانہ اور غیر معقول تقید کرنے والے حضرات میں الی ناگواری اور غیر آسودگی کے منبع کی نشاندہی کی جاسکے جس سے وہ خود بھی آگاہ نہ ہوں۔ یہ اندرونی ناگواری انسان کے باہر نمودار ہو کر ہر چزی قدروقیت اور تمام اقدار کو پامال کرکے رکھ دیتی ہے۔ اس طرز عمل کا خاص طور پر ان افراد میں مشاہدہ کیا جا سکتا ہے جن کی تمام عمر یاس و ناکای کا شکار رہی ہو اور جن کی نظر میں بوری کا نتات عبث ہے قدروقیت اور مصنوعی ہو-

اظہارِ نظر کرنے کی صلاحت تک سے محروم ہوتے ہیں۔
امریکہ کی ایک معروف ساجی شخصیت "وانا میکر" کہتا ہے۔
"میں تمیں سال قبل ہی اس حقیقت کو پاچکا تھا کہ دو سروں کو ہدف
تنقید بنانا دراصل دیوائل ہے۔ ہم کیو نکر تنقید اور سرزنش کے ذریعہ
دو سروں کی اصلاح کر سکتے ہیں۔ جبکہ ہمیں خود اپنے عیوب ونقائص
دور کرنے کے سلسلے میں بے شار رکاوٹوں کا سامنا ہے۔ آج مجھے اس
حقیقت کا اقرار ہے کہ خداوندِ عالم نے ہر کسی کو یکساں علم دو الش عطا
کرنا خلاف مصلحت سمجھا۔"

رآئین دوست یابی - ص ۱۸)

ہے شک اصولی اور صحیح تقید اصلاح معاشرہ کے لئے ایک مفید اور سود مند

ذریعہ ہے۔ لیکن بر بختی یہ ہے کہ تقید اکثر بغیر جائزہ لئے اور بغیر تحقیق کئے کی

جاتی ہے جوخود ایک طرح کی حق تعلق اور غیرعادلانہ روش ہے ہیہ طریقہ

اختراعات اور نئی نئی تبدیلیوں کی راہیں بند کردیتا ہے اور ممکن ہے اس غیر

مناسب صور تحال سے باصلاحیت ترین افراد کے جذبے بھی سرد پڑ جائیں اور وہ

نامیدی کاشکار ہوجائیں۔

نفسیات دانوں کے نزدیک دو سرول کی لغزشوں پر تقید اکثر لوگوں کی اپنی خطاؤں و لغزشوں کا انعکاس ہوتی ہے جنہیں وہ دو سرول میں نظر آتی ہے۔ بقول شاعر۔

> " یہ تصویریں ہیں تیری جن کو سمجھاہے بڑا تونے" ماہرین اس بارے میں کہتے ہیں کہ-

شہر کا باشندہ نہیں ہوں اور میں نے محض آپ کی فرض شناسی کی بناء پر آپ کی حوصلہ افزائی کی ہے۔ اس کے بعد وہ محبت وعقیدت کا اظهار کرنے اور بالمشافیہ ملاقات کی درخواست کرنے لگا۔

اس کے بعد جب بھی ہمارے علاقے کی بجلی کی فراہمی میں خلل واقع ہوتا اور میں اس شخص سے رابطہ قائم کرتا تو وہ چنگیوں میں نمایت محبت و عقیدت کے ساتھ اس کے نقص کو دور کر دیتا۔ پھر پچھ ہی عرصہ بعد اس نے ہمارے علاقے کے بجل کے پُرانے تار ہی بدل ڈالے جو آئے دن بجلی کی فراہمی میں خلل کاسبب تھے۔

معلومات کرنے پر پتہ چلا کہ ندکورہ شخص ایک طویل عرصہ سے اس عمدے پر فائز ہے اور اس پورے عرصے میں ایک مرتبہ بھی اس کی حوصلہ افزائی اور قدردانی نہیں کی گئی تھی۔

یاد رہے کہ ستائش و قدردانی سود مند نتائج اور گرے اثرات کی حالل ہونے کے باوجود بعض حدود و قیود رکھتی ہے اور اسے معقول اور منطقی حدسے آگے نہیں برضنا چاہئے۔ اسی طرح جیسے مثبت اور تعمیری کام انجام دینے والے لوگوں سے لاتعلقی ان کی کارکردگی اور استعداد میں جمودور کود پیدا کردی ہے بالکل اسی طرح حدسے زیادہ تحسین و آفرین بھی ندموم و ضرررسال خوشامد و چاپلوسی شار ہوتی ہے اور ایک طرح حقیقت سے عاری محسوس ہوتی ہے۔ چاپلوسی شار ہوتی ہے اور ایک طرح حقیقت سے عاری محسوس ہوتی ہے۔

اشیاء اور اشخاص پر ان کی تقید سب ان کی بے اطمینانی کا نتیجہ ہے۔

یہ لوگ جس چیز کو ایک دن عزیز رکھتے ہیں اگلے دن اس سے متنفر نظر

آتے ہیں اور انہیں محسوس بھی نہیں ہو تا کہ اس نفرت کا خارجی
حقیقت سے کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا سرچشمہ خود ان کی روح میں

ہے۔ در حقیقت بدنیتی اور عداوت انسان کے اندر مہرو محبت کے

سوتے خشک ہو جانے کا نتیجہ ہے۔"

(روان شای برای ممه -ص ۲۵۲ ۲۵۸)

حتیٰ اگر کوئی نیک کام کسی کی ذمہ داری اور فرائض میں شامل ہے ہے جسی قابلِ محسین وقدر دانی ہے اور ایسے فرض شاس افراد کی بھی حوصلہ افزائی ضروری ہے۔ تاکہ وہ اپنے فرائض کو مزید تُندہی وخوش اسلوبی کے ساتھ انجام دس۔

راقم الحروف چند سال قبل ایران کے ایک معروف شهر میں رہائش پذیر تھا۔ ایک روز کی فنی نقص کی وجہ سے ہمارے محلّہ کی پیمل فیل ہو گئے۔ میں نے شیل فون کے ذریعہ بیمل کے محکمہ کے ذمہ دار سے رابطہ قائم کیا اور ان سے مذکورہ نقص کو دور کرنے کے لئے اقدام کی گزارش کی۔ کافی دیر بعد نقص دور ہوا اور بیمل بحال ہو گئی۔ میں نے ایک مرتبہ پھر فون کیا اور بیمل بحال کرنے کے سلطے میں اس اہلکار کے اقدام کو سراہا۔ یہ اہلکار شروع میں جس کا ابجہ روکھا سا تھا قدردانی کے الفاظ من کر نمایت خوشی اور چرت سے پوچھنے لگا۔ آپ کون صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے جب سے یمال کا چارج سنجمالا ہے یہ پیملی مرتبہ ہے کہ صاحب ہیں؟ میں نے حمری حوصلہ افزائی کی ہے اور کام کو سراہا ہے۔ میں نے کما کہ میں اس

حاضر ہوئے۔ انبی میں عرب کا ایک معروف محض "خالد ابنِ عبداللہ" بھی شامل تھا۔ جب حاضرین کی طرف سے خلیفہ کے لئے خیر مقدمی کلمات کہنے کا وقت آیا تو عبداللہ بھی ایک گروہ کی نمائندگی کرتے ہوئے اپنی جگہ سے اٹھا اور یوں آغاز سخن کیا۔

''اے خلیفہ رسلمین! بعض لوگوں کا افتخار ان مناصب سے وابستہ ہو تا ہے جو وہ زندگی میں حاصل کرتے ہیں۔ بسا او قات ان کے شرف و فضیلت کی وجہ مقامِ خلافت اور مسلمانوں کی فرمانروائی ہوتی ہے ..... لیکن اے خلیفہ! آپ خلافت و فرمانروائی کے لئے باعثِ افتخار ہیں۔ تخت و تاج نے آپ کے وجود سے قدرومنزلت پائی ہے آپ ایک عرب شاعرکے اس قول کے مصداق ہیں۔''

اذالدر زان حسن وجوہ کان للدر حسن وجوہ کان للدر حسن وجھک زینا "چرہ کو حن دینے کے لئے اے موتوں سے سجایا جاتا ہے۔ لیکن تیرے چرے کاحن موتی کے لئے زینت ہے۔" خالد بن عبداللہ پُرجوش انداز میں مخاطب تھا کہی نثر اور کھی نظم کے

خالد بن عبدالله رجوش انداز مین مخاطب تھا، بھی نثر اور بھی سم کے ذریعہ خلفہ کی مدخ و ستائش میں مصروف تھا۔ لیکن خلیفہ اس کی نامعقول خوشامد و چاپلوسی سے بے زار بیشا تھا۔ جب بے زاری ناگواری کی حدود کو چھو گئی تو خلیفہ نے یکافت اس کی گفتگو قطع کی اور عبداللہ کو حکم دیا کہ وہ اپنی جگہ بیٹھ جائے۔ پھر خلیفہ نے حاضرین کی طرف رخ کیا اور کہا۔

"متمارے دوست کو عقل و خرد سے کام لینا چاہئے زبان دانی سے دوست کو عقل و خرد سے کام لینا چاہئے زبان دانی سے

"حساس اور صاحب شعور افراد بر چاپلوس کارگر ثابت نبین موتی-کیونکہ چاہلوی کھو کھلی اور لغو باتوں پر مشمل ہونے کی وجہ سے خوشامد کرنے والے کی غرض مندی کو ظاہر کردیتی ہے اور قدرتی طور پر خوشامد سننے والے کو یہ باتیں بڑی محسوس ہونے لگتی ہیں۔ ول کی مرائیوں سے چھوٹے والی تعریف و محسین اور چاہلوی و خوشامد ك درميان بهت فرق ب- خوشار فوائد سے زيادہ نقسان پنجاتي - خوشادی افراد اکثر برے نقصانات سے دوچار ہوتے ہیں۔ کیونکہ چاہلوی ایک طرح کی چالبازی اور مفتحکہ خیز حیلہ ہے جو آخر کار ظاہر ہوکے رہتا ہے۔ البتہ صدق ول سے کی جانے والی تحیین و ستائش ایک دو سری چیز ہے۔ میں برگز آپ کو خوش آمد اور چاپلوی کی ترغیب نه کروں گا۔ میرامقصد ایک مخصوص طرز قکر ایجاد کرنا ہے جو زندگی کو یکم بدل کرر کھ دے۔ گفتگو و مكالمه كے وقت تمام توجهات كا مركز خود اپنى ذات كو نهيں بنانا چاہے بلکہ کوشش کرنی جائے کہ اینے مخاطب کی صفات و اخلاق کو نظر میں رکھیں۔ اس صورت میں آپ اس مخص کی خویوں سے واقف ہو جائیں گے۔ پھرول کی گرائی سے اس کی اس خولی کی تعریف کیجئے۔ کی کی ایس نا مناب تعریف سے گریز کیجئے جس کی گواہی خور آپ کادل بھی نہ دے۔"(آ کین دوست یالی- ص ٣٢) عمربن عبد العزيز دوسرے اموى خلفاءكى نسبت زيادہ انساني فضائل كامالك تھا۔ اس کے عہدہ خلافت سنبھالنے پر بہت سے لوگ مبارک باد کی غرض سے ان کی تعریف و قدر دانی کرتے ہیں۔ جبکہ ہمارے ملک میں بہت کم ایسے خطیب اور مصنف ہول گے جن کی بغیر کسی غرض و مطلب کے تعریف و تشویق کی جاتی ہو۔"

## پاکیزگی میں اضافہ کے لئے اسلام کالا تحہ عمل

اسلام کی ایک گرانقدر اور تغیری اثرات کی حال تعلیم یہ ہے کہ مسلمان خداوندِ عالم کی بے پایاں نعمتوں کا شکر گزار رہے۔ در حقیقت قدر شنای کی حس باطنی آزادی (لیعنی وہ چیزجو اسرار آمیز طور پر انسانی شخصیت سے پیوستہ ہے) کی تسکین کاذر بعہ ہے۔

معاشرہ میں انسانی فضائل کو فروغ دینے کے لئے جذبات کی تحریک و تثویق ایک موثر ومفید عامل ہے۔ اگر لوگ نیکوکاروں کے لئے خوشگوار اور بدکاروں کے لئے ناگوار رزعمل کا مظاہرہ کریں تو معاشرہ سلامتی و کمال کی جانب راہ پر آگے ہی آگے برھے گا۔ کیونکہ جب افرادِ معاشرہ کے دلوں میں بروں کے لئے سخت اور تنفر آمیز جذبات پائے جائیں اور نیک و پر بیز گار لوگوں کے بارپ میں قدر وانی وستائش کے جذبات موجود ہوں تو قدرتی طور پر معاشرہ کا بارپ میں قدر وانی وستائش کے جذبات موجود ہوں تو قدرتی طور پر معاشرہ کا برجان فضیلت و تقویل کی جانب ہوگا اور پاکیزہ اہدان وخواہشات کو فروغ عاصل ہو گا۔ قدرو قیمت کا معیار و ملاک روشن ہونے کی وجہ سے اچھے اور برے افراد علیحدہ علیحدہ صفوں میں کھڑے نظر آئیں گے۔ امراکہ و مین حضرت علی علیہ السلام مالک اشتر کے نام اپنے تاریخی فرمان میں اس بارے میں یوں نصیحت فرماتے ہیں۔

نہیں۔" بے شار دو سرے عیوب و نقائص کے ساتھ ساتھ چاپلوی اور خوشار بھی

بے ہار دو سرے یوب و تقامل کے ساتھ ساتھ چاپلوی اور خوشامہ بھی ہمارے معاشرہ کی ایک بیاری ہے ،جو اپنی وحشت تاکیوں کے ذریعہ معاشرہ کے بہت سے شعبوں میں خلل کاموجب ہے۔ بہت کم ایسے افراد سے سابقہ پڑتا ہے جو محض حق و حقیقت کی بناء پر کسی کے اچھے کاموں کو سراہتے ہیں اور ان کی تعریف و ستائش کا مقصد واقعی کسی کے کام کی قدر و منزلت اور کارہائے نمایاں انجام دینے والے کی حوصلہ افزائی ہوتا ہے۔

اران کے ایک مصنف اور ساجی شخصیت کتے ہیں۔

"رفت رفت رفت ہے بات میرے سامنے ایک کُلّی اصول کے بطور واضح ہو گئی اصول کے بطور واضح ہو گئی ہے کہ جو کوئی مجھ سے ملاقات کے لئے آتا ہے وہ پہلے تو میری تصانیف کی تعریف کرتا ہے اور پھر فوراً مجھ سے درخواست کرتا ہے کہ میرے فلال الجھے ہوئے کام کا حل آپ کے ذریعہ ممکن ہے برائے مہوانی اس سلسلہ میں میری مدد فرمائے۔ یا کی اور مسئلہ میں میری مدد فرمائے۔ یا کی اور مسئلہ میں مدد کی درخواست کرتا ہے ۔۔۔۔کوئی بھی محض میری حوصلہ افزائی کی خض سے مجھ سے ملاقات کے لئے نہیں آتا۔"

مزید کتے ہیں کہ-

"حقیقاً کس قدر افسوس کی بات ہے کہ مُترقی کی جانے والی دنیا میں خطیول مصنفول اور ادیول کو روزانہ دسیول ایسے خطوط موصول ہوتے ہیں جن میں لکھنے والے بے لوث 'بغیر کی ذاتی غرض و مقصد کے ' انتہائی صمیم قلب کے ساتھ محض حوصلہ افزائی کی غرض سے

جائے۔ پھراس کے بعد اگر آپ اس کے کام پر تقیدی رائے پیش کریں گے تو اُسے یہ بات چندان ناگوار نہ گزرے گی بلکہ وہ آپ کے اعتراض اور اصلاح کے بارے میں آپ کے نکتہ رنظر کو نمایت ذوق و شوق سے قبول کرے گا۔"

اگر کوئی منیجراپ سکریٹری کے ٹائپ کئے ہوئے خط کو نامناسب سجھتا ہو تو ائے اس طرح اظہار کرنا چاہے۔

"کل تمهارا ٹائپ کیا ہوا خط بہت واضح و عمدہ تھا لیکن یہ خط بچھ غیر واضح ساہے۔ ذرااس کی اصلاح کرکے دوبارہ ٹائپ کردو۔ یقیناً آپ کا سکریٹری اس بات سے ول گرفتہ نہ ہوگا بلکہ وہ شکریہ کے ساتھ آپ کی جانب سے کی جانے والی قدر دانی اور توجہ کو قبول کرے گا اور اپنے کام کو زیادہ محنت اور توجہ کے ساتھ انجام دینے کی کوشش کرے گا۔

جب آپ دیکھیں کہ ہوٹل کا بیرا نمایت تیزی سے ادِ ہراد ہر مختلف
میزوں پر اشیاء خوردونوش فراہم کر رہا ہے لیکن کافی دیر گزر جانے
کی باوجود آپ کے پاس نہیں آیا تو اس پر ناراض نہ ہوئے اور اس
سے ترش روئی سے پیش نہ آئے۔ بلکہ جب وہ آپ کے پاس آئے
تو اس کے کام کی تختی کا ذکر کر کے اس کی محنت و تُندہی کو سراہتے
ہوئے اپنی بات کیجئے۔ یقین رکھے وہ مزید لگن سے اپنے کام میں
مشغول ہو جائے گا اور ساتھ ہی جتنا جلد ممکن ہوگا آپ کی میز کو جی
اشیاء خورد ونوش سے سجادے گا۔"

"ولا يكونن المحسن والمسىء عندك بمنزله سواء فان فى ذلك تزهيد لاهل الاحسان فى الاحسان وتدريبالاهل الاسائة على الاسائة والزم كلامنهم ما الزمنفسه-"

"تہماری نظریس نیکوکار اور بدکار کو ایک ہی مقام حاصل نہیں ہونا چاہئے۔ یہ طرزِ عمل نیکو کاروں کو نیکی و پر بیزگاری کے کاموں سے دور کردے گا ان میں سے ہر ایک کو اس کی اختیار کردہ راہ و رُوش کے مطابق اجرو پاداش دو-"رنیج البلاغہ مکتوب نمبر۵۳)

بعض ایسے افراد جو کمال کے اعلیٰ ترین مدارج پر فائز ہوتے ہیں ان کے کئے وظائف و فرائض کی بجا آوری کے بعد حاصل ہونے والا سکون و اطمینان ہی بہترین اجروپاواش اور ان کاموں کی انجام دہی کے لئے تحریص و تثویق کا سبب ہے۔ لیکن ایسے افراد کمیاب ہوتے ہیں اور اس آئیڈیل اخلاقی سطح تک رسائی معدودے چند ہی افراد کو میسر ہوتی ہے۔ اکثر لوگ کمال کی اس منزل پر نہیں بہنچ پاتے کہ تحسین و ستائش سے بے نیاز ہوں۔ للذا حوصلہ افزائی 'تثویق اور قدر دانی کی اہمیت اور تاثیرہے کی طور غفلت نہیں برتی جاسکتی۔ مشہور ماہر نفیات دشاخر "کہتا ہے کہ۔

"اگر آپ کی پر اعتراض کو ضروری سمجھیں اور اس کے کی عمل پر تقید کرنا چاہیں تو لازم ہے کہ پہلے اس کے کی اچھے عمل کی تعریف کیجئے۔ تاکہ قدر دانی کے بارے میں اس کی احتیاج کی تسکین ہو

وضعت طیبا وان وقعت علی عودلم تکسره"

"شد کی کھی کی مائند بنوجو بمترین چیز کو اپنی غذا بناتی ہے اور بمترین
چیز (شد) کو خود سے خارج کرتی ہے اور جب کی شاخ پر جیٹھتی ہے
تواسے نقصان نہیں پہنچاتی۔"(غررالحکم-ص۵۲۹)
جب بھی آپ کے دوست احباب آپ سے محبت اور حسنِ سلوک کابر آؤ
کریں 'جب آپ دیکھیں کہ وہ نمایت خلوصِ دل اور حسنِ نیت کے ساتھ آپ
کی خواہشات و تقاضوں کی شکیل اور مشکلات رفع کرنے میں مصوف ہیں تو
اخلاقی طور پر آپ کا فرض ہے کہ ان کاشکریہ اوا کیجئے 'ان کے خلوص کو سراہے 'افلاقی طور پر آپ کا فرض ہے کہ ان کاشکریہ اوا کیجئے۔
اور بے درایخ ان کے ساتھ اپنی محبت والفت کا اظہار کیجئے۔
قدروانی ممکن ہے بھی آپ کے ایک مثبت 'نیک 'بے لوث اور ہر قشم کی

ریا سے پاک اقدام سے ظاہر ہوجائے۔ "کروٹین" لکھتا ہے کہ میرا بیٹا جو میڈیکل کالج میں زیرِ تعلیم ہے یوں حکایت کرتا ہے۔

"اسپتال میں وافل ایک مریض کو خون کی ضرورت بڑی۔ اسے ایک مخص سے حاصل کیا ہوا خون چڑھا دیا گیا۔ صحت یابی کے بعد مریض نے کہا کی جس مخص نے اسے خون دیا ہے وہ اس سے ملنا چاہتا ہے۔ اسے بتایا گیا کہ اسپتال میں خون دینے والوں کے نام ظاہر نہیں کئے جاتے۔ الغرض یہ مریض مکمل طور پر صحت یاب ہو کر اپنے گھر نتقل ہو گیا۔ چند ہفتہ بعد وہی صحت یاب ہونے والا مریض خود بھی اسپتال خون دینے آنے والا مریض خود بھی اسپتال خون دینے آیا اور پھر مسلسل وہ خون دینے آنے لگا۔ ایک روز ڈاکٹر

ہر شخص خواہ وہ کی بھی بن و سال کا ہو اور کسی بھی مقام و مرتبہ پر فائز ہو دلی طور پر اس بات کا خواہشند ہو تا ہے کہ لوگ اس کے کئے ہوئے کامول پر توجہ دیں۔ حتی اگر کوئی عمر رسیدہ معلم مدتوں درس و تدریس کے فرائض انجام دینے اور برسوں اپنی تعریف و تبحید سننے کے بعد بھی اپنے کسی چھوٹے سے شاگر دسے یہ سنے کہ۔ "و خوشی سے کھولا نہیں د سمر آج آپ نے بہت اچھا پڑھایا ہے۔" تو خوشی سے کھولا نہیں ساتا۔

لوگ توجہ وقدردانی کے خواہشند ہوتے ہیں 'آب ان کی یہ خواہش پوری سیجے آگاکہ زندگی کی سختیاں آسان وخوشگوار ہو جائیں۔ دو سروں کی حوصلہ افزائی اور تعریف و تجدید کا کوئی موقع ہاتھ سے نہ جانے دہجئے آگاکہ دو سرے بھی توجہ وقدردانی کے سلسلے میں آپ کی خواہش کو بوراکریں۔"

(رشد مخصیت - ص ۲۵٬۲۲۱)

ہمیں یہ بات ہیشہ محوظ رکھنی چاہے کہ افرادِ بشریس جس طرح نمایاں اخلاقی خوبیاں پائی جاتی ہیں ای طرح ممکن ہے ان کے اندر بعض نقائص ومعائب بھی موجود ہوں۔ ہم خود اس قاعدہ سے مشتنیٰ نمیں ہیں اور خرایوں اور نقائص سے مبرا نمیں۔ للذا دو سروں کی کمزوریوں پر انگشت نمائی کی بجائے ان کی خوبیاں اور اقمیازات پیشِ نظرر کھیں۔ حضرت علی علیہ السلام ایک نمایت عمدہ تجیرے ذریعہ اس جانب ہاری توجہ مبذول فرماتے ہیں۔

"کن کالنحلة اذا آکلت آکلت طیباً و اذا وضعت

چاہئے۔"(غرر الحکم - ص ۱۷۲) حتیٰ اگر کوئی حسُنِ نیت اور خلوصِ دل کے ساتھ آپ کی مدد کرنا چاہتا ہو لیکن عملاً اس میں کامیاب نہ ہو سکے تب بھی اس کی نیک نیتی اور خلوص کو سراہنا چاہئے۔

حفرت على عليه اللام فرماتي بين-"من لم يحمد اخاه على حسن النية لم يحمده على الصنيعة"

"جو مخص اپنے دوست کی نیک نیتی اور خلوصِ دل پر اس کاشکریہ اوا نہ کرے تو وہ اس کے نیک عمل اور خدمت پر بھی اس کامشکور نہ ہو گا۔"

امام صن عمرى عليه اللامنے فرمايا۔ "خيىر اخوانك من نسى ذنبك وذكر احسانك المه"

"تمهارا بهترین دوست وہ ہے جو تمهاری لغزشوں کو فراموش کردے اور تمهارے احسانات کو ماد رکھے۔"

انسان کو تاشکری کے ناقابلِ علاقی نقصانات کا سامنا کرنا ہو تا ہے۔ کیونکہ جب کوئک جب کوئک جب کوئک جب کوئی شخص دو سرول کی مہرانیوں اور خدمات کا یہ جانتے ہو جھتے ہوئے بھی کہ انہیں اس سلسلہ میں کافی زخمتیں اور مشقیں جھیلنا ہویں ہیں شکریہ اوا نہیں کرتا' انہیں قدر کی نگاہ سے نہیں دیکھا تو دو سرے بھی آئندہ اس کی مشکلات کے حل کے سلسلہ میں رغبت کا اظہار نہیں کرتے۔ حضرت علی علیہ السلام

نے اس سے دریافت کیا کہ تم کیوں مسلسل خون دیے آتے ہو' آخر اس کی وجہ کیا ہے؟ اس نے نمایت سادہ ساجواب دیا کہ۔ "ایک اجنبی شخص نے اپنا خون دے کر میری جان بچائی تھی میں اس طرح خون دے کراس کا شکریہ اوا کرنا چاہتا ہوں۔"

(دا نشنهائی جمان علم-ص١٥٩)

نیکی واحسان پر کم از کم زبانی اظهارِ تشکر و قدروانی بھی نہ کرنا مرواگی اور مروت کے خلاف ہے اور یہ عمل ایک طرح کی حق تلفی کے زمرویس آئے گا۔

ناقدری کے عظیم نقصانات

ایے لوگ بھی پائے جاتے ہیں کہ جس قدر بھی آپ ان کے ساتھ اچھائی
اور نیک سلوک کریں' ان کی معاونت کریں لیکن پھر بھی زبانی تو در کنار وہ دل
میں بھی آپ کے اس عمل کی قدر نہیں کرتے۔ گویا ان سے نیک بر آؤ اور ان
کی مدد دو سروں کے فرائض و ذمہ داریوں میں سے ہے اور خود ان کا فرض محض
تاشکری اور احسان فراموشی ہے۔ ہم سب ہی کا بھی نہ بھی ایے لوگوں سے
سابقہ پڑتا ہے۔ ان کا یہ سلوک' عقل' انسانیت اور کی بھی منطق سے سازگار
نہیں۔

حفرت على عليه السلام ان ناقدر لوگول كو حيوانات كى صف مين شار كرتے بين- فرماتے بين-

"من لميشكر الانعام فليعدمن الانعام" "من لميشكر الانعام فليعدمن الانعام" "جو فخض دو مرول كا شكريه اوانه كرا اس كوجانورول من شاركرنا

لفظوں سے سراہتے رہنا اور ان کے کارناموں کا تذکرہ کرتے رہنا۔ اس لئے کہ ان کے اچھے کارناموں کا ذکر بمادروں کو جوش میں لے آتا ہے اور پت جمتوں کو اُبھار تا ہے۔"

(نبج البلاغہ یکتوب نمبر۵۳) حوصلہ افزائی اور قدردانی کے سلسلہ میں کئے گئے بعض تجربات کا حاصل ملاحظہ فرمائیے۔

"اگر مال باپ اور اولاد ایک دو سرے کے اچھے کاموں کی تعریف و تجمید کریں تو نفیاتی کلینک پر جمع ہونے والے احساسِ کمتری کے مریضوں کی تعداد بردی حد تک کم ہو سکتی ہے۔"
"دو سروں کی طرف سے کی جانے والی تعریف و ستائش کی حرارت سے انسان خود کو گرم رکھتا ہے۔ اگر ایسانہ ہو تو وہ شدّت کے ساتھ احساس کمتری کا شکار ہو جا تا ہے۔"

"اگر آپ اپنی اٹھائی گئی زحمتوں اور مشقتوں کے جواب میں کلمہ رتشکر نیسنیں تو آپ کی زندگی سخت د شوار ہو جائے۔"

وبہااوقات میں اپنے آپ کو اس عورت کی مانند سیجھنے لگتا ہوں جس نے اپنی فزندگی کے انتمائی فیمتی ہیں سال چرواہوں کی خدمت میں گزار دیئے اور بھشہ ان کی طرف سے صرف ایک کلمہ رشخسین کی منتظر ربی۔ لیکن ایک دن اس نے ساکہ وہ اس کے بارے میں کمہ رہے ہیں کہ سے عورت تو بے وقوف ہے۔ اس عورت نے بلٹ کر جواب دیا کہ آج تک میں نے تم سے کوئی ایک بھی ایسی بات نہیں ایک مختصر جملہ میں اس زیاں اور محرومیت کی نشاندہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ۔

"من لم یشکر الاحسان لم یعده الاالحرمان"
"جو فخص نیکی و احمان پر شکریه اوانه کرے وہ محروی کے سوا پچھ
نہیں پائے گا-"(غررالحکم-ص ۲۰۰۷)
مالک اشر کو اپنے فرمان میں قدردانی کی اہمیت اور اس کے پر شمرنتائے کے
بارے میں فرماتے ہیں-

"لا تدع تفقد لطيف امورهم اتكالا على جسيمها فان لليسير من لطفك موضعاً ينتفعون به وللجسيم موقعاً لا يستغنون عنه ...."

"اس خیال سے کہ تم نے ان کی بڑی ضرورتوں کو پورا کر دیا ہے ' کمیں ان کی چھوٹی ضرورتوں سے آنکھ بند نہ کرلینا۔ کیونکہ یہ چھوٹی قتم کی مریانی بھی اپنی جگہ فائدہ بخش ہوتی ہے اور وہ بڑی ضرورت اپنی جگہ اہمیت رکھتی ہے۔"

"فافسح في آمالهم وواصل في حسن الثناء عليهم و تعديد ما ابلي ذووا البلاء منهم فان كثرة الذكر الحسن افعالهم تهز الشجاع و تحرض الناكل....."

"الذا لوگوں كى اميدوں ميں وسعت وكشائش ركھنا التي اچھے

کریں کہ اس کے چھوٹے جھوٹے کاموں کی بھی تعریف کریں ۔۔۔۔اس کوشش کے نتیجہ میں سے بچتہ کھ ہی عرصے میں خود اپنے پیروں پہ کھڑا ہوئے کے قابل ہو گیا۔"

"میرے ایک واقف کار جو خاصے صاحب ر روت ہیں اکثر اس بات پر فخر کا اظہار کیا کرتے تھے کہ انہوں نے بھی اپنے خدمتگاروں کو ایک دینار بھی بخشش نہیں دی۔ ایک روز جبکہ سال کا پہلا ہی دن تھا اطلاع موصول ہوئی کہ ان کے اکاؤ شٹ نے خود کئی کرلی ہے۔ گو حساب کتاب بالکل ٹھیک ٹھاک تھا۔ اکاؤ شٹ غیر شادی شدہ اور حساب کتاب بالکل ٹھیک ٹھاک تھا۔ اکاؤ شٹ غیر شادی شدہ اور خوشگوار زندگی بسر کررہا تھا اس لئے خود کئی کی کوئی ظاہری وجہ سمجھ خوشگوار زندگی بسر کررہا تھا اس نے اپنے مالک کے نام ایک مختصر نوٹ جھو ڑا تھی۔ ہاں اس نے اپنے مالک کے نام ایک مختصر نوٹ بھو ڑا تھا جو اس کی خود کئی کی وجہ بیان کرتا تھا۔ اس نوٹ کا مضمون کچھ بیوں تھا کہ۔

دمیں نے تقریباتمیں سال سے حوصلہ افزائی کا ایک کلمہ بھی نہیں سا
اب بیہ بات میرے لئے ناقابلِ برداشت ہو چکی ہے اور میں اپنی
زندگی سے سر ہو چکا ہوں۔"

(کلیدهانی خوش بختی-ص۳۵'۳۳۵)

خود اعتاد آور صحت مند فخصیت رکھنے والا فردی حوصلہ افزائی اور تشکر کی روح سے سرشار ہو تا ہے۔ جبکہ بے جامدح و ثناء احساسِ حقارت ' شخصیت کی فرومائیگی 'خوف و تزلزل کی علامت ہے۔ بے موقع تحسین و آ فرین ان لوگول کا شیوہ ہے جو اس کے ذریعہ کچھ حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ ایسی ستائش جو طمع ولا کچ

سن جس سے مجھے معلوم ہو کہ تم دیوانوں اور غیردیوانوں میں تمیز کر عجتے ہو۔"

ڈاکٹر "واکل" جو بچوں کے پیچیدہ امراض کے علاج کاکافی وسیع تجربہ رکھتے ہیں ایک ون ایک ایے ہی بی عظم کا علاج کرتے ہوئے جس کی ر بنچا مول که مجمی مجمی تعریف و توصیف کو بھی ڈاکٹری بدایات میں شامل مونا جائے۔ بتانے لگے کہ سے قصة ميرے زيرِ علاج و جروال بچوں کا ہے۔ ان میں سے ایک غیر معمولی طور پر ذہین جبکہ دو سراؤرا كند ذبن نظر آ ما تھا.... ان بيوں ك والدين ميرے ياس اى طانى الذكر يتخ ك علاج كے سلسلے ميں آئے۔ دوران علاج جب اس يتح کو جھے پر اعتاد ہو گیاتو وہ اس مرض میں مبتلا اکثر بچوں کی مانند جھے سے یوچے لگا۔ لوگ میرے بھائی کی طرح جھ سے محبت کیوں نمیں كرتے؟ جب وہ كوئى غلط كام كرتا ہے تو مسكرا كے اسے نظرانداز كر ویتے ہیں لیکن جب وہی بات مجھ سے سرزد ہوتی ہے تو سختی سے پیش آتے ہیں۔ میں ہرگز اس خوبی سے کام انجام نہیں دے سکتاجس قدر خوبی سے میرا بھائی کام کرتا ہے۔

ڈاکٹر واکل گفتگو جاری رکھتے ہوئے مزید کہنے گئے۔ میں نے ان دونوں بھائیوں کو ایک دوسرے سے علیحدہ کردیا حتیٰ اسکول میں بھی علیحدہ علیحدہ کلاسوں میں بٹھایا۔ ان کے ماں باپ سے درخواست کی کہ کند ذہن بچے کا اپنے بھائی سے مقابلہ نہ کروائیں اور کوشش کہ کند ذہن بچے کا اپنے بھائی سے مقابلہ نہ کروائیں اور کوشش

تفعلهٔ فان كثرة الاطراء تحدث الزهو وتدنى من الغرة"

"لوگوں کی اس طرح تربیت کرد کہ وہ تہماری بے جامدح و ثناء نہ کریں۔ چاپلوی نہ کریں اور ایسے کاموں پر تہیں نہ سراہیں جو تم نے انجام ہی نہ دیئے ہوں۔ کیونکہ حدسے زیادہ ستائش انسان کو خود پند بنا دیتی ہے اور آدمی کو غرور و نخوت میں مبتلا کردیتی ہے۔"
پند بنا دیتی ہے اور آدمی کو غرور و نخوت میں مبتلا کردیتی ہے۔"

چنانچہ جو جس حد تک احترام و ستائش کے قابل ہے اسے اس سطح پر رکھا جائے۔ اس طرح آپ اور اس دو سرے ' دونوں کی شخصیت محفوظ رہے گ۔ اِس طرح نہ وہ گرونخوت کے دام میں بھنے گا اور نہ آپ حقیرو بے مایا شار ہوں گے۔

دو سری طرف کیونکہ چاپلوس آدی کی باتیں حق و حقیقت پر مبنی نہیں ہوتیں اور وہ انسان کے باطن سے نہیں پھوٹیں اس لئے اس ریاکارانہ محسین و ستائش پر اعتاد نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ جو مخص ایک خاص مقصد کے تحت

کی غرض سے کی جائے کیونکہ خلوص نیت کے ساتھ نہیں بلکہ کسی خاص مقصد کے حصول کے لئے کی جاتی ہے اس لئے ہر فتم کی قدروقیت سے عاری ہوتی ہے۔ یہ مفاد پرست ستائش کرنے والے ان ماہر شکاریوں کی ماند ہیں جو مدح و ستائش کا جال پھیلائے بیٹے ہوں۔

"ولر" كتام-

"جو لوگ چرب زبانی میں ماہر ہوں اکثر ان کے دل میں کوئی تاپاک ارادہ ہو تاہے۔"

حضرت على عليه السلام في فرمايا-

"الثناءباكثر من الاستحقاق ملق والتقصير عن الاستحقاق عي او حسد"

"كى كے استحقاق سے زیادہ تعریف كرنا چاپلوس اور استحقاق سے كم تعریف كرناعاجزى وحمد ہے۔" (سفینة البحار جلد۲-ص۵۲۸) رسولِ اكرم صلى الله عليه و آله وسلم نے فرمایا۔ "ليسس من خلق المؤمن الملق" "جاپلوسى مومن كى صفت نہيں ہوتى۔"

بے جامدح و ثناء غرور کا سب بن جاتی ہے اور مغرور مخض اگر صاحب قدرت و نفوذ ہو جائے تو دو سرول کی پندونسیحت قبول نہیں کرتا اور حق و حقیقت پر انحصار کرنے پر آمادہ نہیں ہوتا۔

حفرت على عليه السلام مالك اشر ك نام الني فرمان من فرمات إلى كه-"ثمر ضهم على ان لا يطر وكولا يبحوك بباطل لم پچوں کو خوش کرنا خود ایک طرح کی موثر تشویق ہے' جو ان کی محبت حاصل کرنے اور ان سے قلبی تعلق استوار کرنے کاذریعہ ہے۔ رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کاارشاد ہے۔ "اذا نظر الوالد الی ولدہ فسسرہ کان للوالدعتق نسمة"

"اگر باپ اپنی پیار بھری نظروں سے بیج کو خوش کردے تو بار گاہِ خدا میں اے ایک غلام آزاد کرنے کاثواب ملے گا۔"

(متدرك جلد٧-ص ١٢٢)

"برٹرینڈرسل" کہتاہے۔

"ضروری ہے کہ سرزنش و طامت کے مقابلہ میں تعریف و ستائش زیادہ کی جائے۔ سنیمہ وتمدید کا پہلو محدود ہونا چاہئے۔ اسے صرف ان مواقع پر کام میں لانا چاہئے جب بچتہ خلاف توقع کوئی بڑا عمل انجام دے۔ اور جب یہ ڈانٹ پھٹکار اپنا اثر دکھادے تو پھر اسے جاری رکھنا مناسب نہیں۔

بچون کی پر خلوص محبت کا حصول ہماری قیمتی ترین خوشی و مسرت ہے۔ ہمارے آباؤ اجداد اور بزرگ اس مسرت سے آگاہ نہ تھے اس لئے انہیں معلوم ہی نہ تھا کہ وہ کس چیز سے محروم ہیں۔ یہ لوگ بچوں کو اس بات کی تعلیم دیتے تھے کہ والدین سے محبت ان کا فرض ہے اور بھران کے ساتھ ایساسلوک کرتے تھے کہ اس فریضہ کی انجام دی بچوں کے لئے تقریباً ناممکن ہوجاتی۔ "کیرولین" اس فصل کے دی بچوں کے لئے تقریباً ناممکن ہوجاتی۔ "کیرولین" اس فصل کے

آپ کی تعریف کر رہا ہے ممکن ہے آپ کے غیاب میں اپنی کسی اور مصلحت کے لئے آپ پر اعتراض اور آپ کی بدگوئی سے پر بیز نہ کرے اور آپ کو ملامت واستُرُاء کابدف قرار دے۔

حضرت علی علیہ السلام چاپلوسوں کی اس نفرت انگیز خصوصیت کے بارے میں یوں فرماتے ہیں۔

"من مدحک بما لیس فیک فهو حلیق ان ینمکبمالیسفیک"

"جر مخص تهمیں ایسے فضائل و خصوصیات کی وجہ سے سراہے جو تم میں موجود نہ ہوں' تو وہ الی برائیوں پر بھی تمہاری مذمت کرنے میں کوئی باک محسوس نہ کرے گاجو تم میں نہیں پائی جاتیں۔"

جس طرح تثویق و تحین انسان کی ایک نفیاتی احتیاج اور اس کے تکامل و تعالی کا موجب ہے اس طرح بے جا اور مسلسل سرزنش وطامت انسانی نفیات پر نامطلوب اثرات کا سبب بنتی ہے اور ممکن ہے انسان کو ناپاکی اور مفاسد کی راہ پر کھینچ لے جائے۔

اميرالمومنين حفزت على عليه السلام فرماتے ہيں۔

"ایاک ان تکرر العتب فان ذلک یغری بالننب ویهون العتب"

"بار بار سرزنش و ملامت سے پر ہیز کرد کیونکہ یہ طریقہ گناہوں میں الودہ ہو جانے اور ملامت کے بے اثر بن جانے کا سبب بنآ ہے۔" (فہرست غررالحکم-ص۳۵۹)

191

بھی بے دریغ لطف و کرم نچھاور کرتے تھے۔ آنخضرت کی ای روش کے بارے میں کماجا آ ہے کہ۔

"والتلطف بالصبيان من عادة الرسول"
" بحول ك ماته مرو محبت سے پيش آنا اور ان پر خاص توجہ دينا رسول اكرم ك اخلاق ميں شامل تھا۔"

#### خرابیول کے خلاف جماد

نیوکاروں کو نیکوں پر ابھارنے اوربدکاروں کی حوصلہ شکنی کے لئے ایک موثر عامل امریالمعروف و نبی عن المنکر کا رواج ہے۔ کی معاشرہ کی عظمت و کامیابی کی بنیاد اخلاقی اقدار کی قدروقیمت سے وابسۃ ہے لیکن اخلاقی خرابیوں کا پھیلاؤ اقدار کو یہ وبالا کر کے رکھ دیتا ہے۔ اور انسانوں کو خود بخود تقویٰ و پیمیزگاری کی راہ سے دور کرکے ہواو ہوس کے رائے پر لے جاتا ہے۔ فطرتاً گناہ سرعت کے ساتھ پھیلتا ہے اور نمایت تیزی سے معاشرہ کے مختف ابعاد کور پہلوؤں پر اپنے اثرات مرتب کرتا ہے۔ اگر گناہ کی جڑکو ابتداء ہی میں نہ کور پہلوؤں پر اپنے اثرات مرتب کرتا ہے۔ اگر گناہ کی جڑکو ابتداء ہی میں نہ کو نہو جائے تو اس کا دائرہ وسیع سے وسیع تر ہوتا چلا جاتا ہے 'اطراف و جوانب کے ماحول کو آلودہ کردیتا ہے اور سالم وصحت مند چیزوں کو بھی اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔

بڑائیوں کے شرمناک اور فتیج نتائج محض ان گناہوں کے مرتکب افراد تک ہی محدود نہیں رہتے بلکہ اس کے شعلے ان لوگوں کو بھی اپنی لپیٹ میں لے لیتے ہیں جو بُرائیوں کے پھیلاؤں سے لا تعلق رہ کر انہیں مزید پھلنے پھولنے کا

آغاز میں ایک شعرروایت کرتی ہے جس کامفہوم یہ ہے کہ "بهت کم ایا ہوا ہے کہ میں اپنے باپ سے ملاقات کے لئے گیا ہوں اور خوش ہوا ہوں کیونکہ میں صرف اور صرف اس لئے جاتا ہوں کہ کمیں وہ (ندآنے یر) مجھے تازیانے نہ مارے۔"جب یہ طرز فکر ملط ہوجائے لعنی محبت والفت ایک فرض ہے اور اس فرض کی ادائیگی کے لئے باقاعدہ محم دیا جانے لگے تو ہر گز بخوں کی سخی محبت حاصل نہیں کی جا عتى- اس طرح لوگول كے باہمى روابط خشك سخت عرو اور اللخ ره جائیں گے۔ آزار اور تنبیہ اس تصور کا ایک کل حصة تھی۔ عل ك كرم سے گذشتہ صدى ميں والدين اور بچوں كے اس ربط و تعلق ك بارك مين ايك بهتر تصور اجاكر اور رائج مواب اوربتدر يج جمايا جارما ہے۔ اور قدیم سخت تنبیمہ آمیزرویہ یکسرتبدیل ہوچکا ہے اور مجھے امید ہے کہ تعلیم و تربیت کے نے اور روش افکار جو دنیا بحریس غلبه حاصل كررم بين بتدريج ووسرك انساني روابط مين بهي نفوذكر جائیں گے۔ کونکہ جس طرح بچوں کے بارے میں ان نظریات و ر جانات کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے اس طرح تمام دوسرے انسانی روابط بھی ان کے محاج ہیں۔"(ور تربیت-ص١٢٥-١٢٢) تربیت کاب اصول جے اگریز وانشور گذشتہ صدی کی سوعات کتے ہیں اس ے ۱۳۰۰ سال قبل پنیبر اسلام کی تعلیمات میں موجود تھا۔ آنخضرت کی عطوفت و مرمانی صرف این بیوں تک محدود نہ تھی بلکہ نمایت سادگی کے ساتھ آپ دو سرول کے بچوں سے بھی محبت و مرمانی سے پیش آتے تھے اور ان بر

وقت کے ساتھ اس کے تدارک کی کوشش کرے۔

ہی گوناگوں مراحل بیان ہوئے ہیں۔ ان کی روسے انسان ہر حال میں ذمہ دار

ہی گوناگوں مراحل بیان ہوئے ہیں۔ ان کی روسے انسان ہر حال میں ذمہ دار

ہی گوناگوں مراحل بیان ہوئے ہیں۔ ان کی روسے انسان ہر حال میں ذمہ دار

طاقتوروں پر واجب ہے کہ اپنی اس قوت کو جو خداو ندعالم نے انہیں عطاک ہے ،

ہرائم کو ختم کرنے اور کجروں کی تادیب کے لئے کام میں لائیں اور اگر کوئی اصلاحِ معاشرہ کے لئے ضروری قوت نہ رکھتا ہو تو اپنی زبان سے کام لے اور دل پذیر گفتگو کے ذریعہ ناپندیدہ اعمال کے معائب اور زندگی میں پیش آنے والے ان کے نامطلوب اثرات لوگوں کے سامنے واضح کرے۔

ظاہر ہے کہ نیکی کی تلقین کرنے والے کو خود بھی نیکی پر عامل اور اخلاقی فضائل کا حامل ہونا چاہئے تاکہ دو سرے اس کی باتوں کو ول وجان سے قبول کریں۔ کیونکہ اگر ایبا نہ ہو تو اس کی نصیحت آمیز گفتگو لوگوں کے دل کی گرائیوں میں نہ اتر سکے گی اور اس کی تمام تبلیغ بے روح اور بے اثر رہے گ۔ چتانچے ایبا مخص برائیوں کے خلاف جمادسے محروم اور قلبی طور پر ان سے تنفر سے عاجز رہے گا۔

البتہ آل بڑائیوں کے خلاف جہاد کی راہیں مدود بھی نظر آئیں تب بھی ہاتھ پر ہاتھ دھر کر بیٹے نہیں جانا چاہئے۔ بلکہ کم از کم اپنے رویے سے گناہ گار کو یہ احساس دلانا چاہئے کہ وہ گناہ کا مر تکب ہو رہا ہے اور اس سے الفت و محبت کے تعلقات کو توڑ لینا چاہئے۔ اس طرح گناہ گار محسوس کرے گا کہ وہ معاشرہ سے کٹ رہا ہے اور اس کے لئے گناہ کا مرتکب رہتے ہوئے معاشرہ سے تعاون

موقع فراہم کرتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ گناہوں کی روک تھام پر قادر ہونے کے باوجود منفی رویہ اختیار کرتے ہیں اور ہر قتم کی ہدایات دنصائح سے پر ہیز کرتے ہیں۔ بین سے لوگ بھی کیونکہ معاشرہ کو گناہوں سے آلودہ کرتے میں شریک رہے ہیں اس لئے اس کی سزاھے بھی نہیں بچ کتے۔

انسان کو بڑائیوں کے مقابل سکوت کی بجائے اپنی ذمہ داریوں کو محسوس کرنا چاہئے۔ کیو نکہ جس طرح دو سروں کو با قاعدہ طور پر بڑائیوں کی جانب لے جانا گراہی کا عامل ہے اس طرح قدرت و اختیار کے ہوتے ہوئے گنا بگاروں کے کاموں سے باعثنائی برتنا انہیں گناہوں سے محفوظ رکھنے کی کوشش کرنا کاموں سے بھی گناہ و انحراف کا ایک عامل شار ہوگا۔

اخلاق ونضیلت کی راہ و کھانے والے اور بشریت کے رہنما گاہے بگاہے اپنے امکانات کے مطابق لوگوں کو مختلف برائیوں سے آگاہ اور ان کے زیاں بخش آٹار ونتائج سے خبردار کرتے رہے ہیں۔

یہ جتیاں اس حقیقت سے بخوبی آگاہ تھیں کہ معاشرہ میں گناہوں کے پسیلاؤ اور برائیوں کے جڑ پکڑ جانے کے نتیج میں ارتفاء کی راہ پر جاری انسانیت کاسفررک جاتا ہے۔ منکرات سوائے مفہوم آزادی کو مضحل اور تابود کر دینے کے کوئی خاصیت نہیں رکھتیں۔ ایبا معاشرہ جس کے افراد حقائق کو درک کرنے کی قوت کھو چکے ہوں وہ برائیوں کو اچھائی 'انحطاط کو ترقی اور بے لگای کو آزادی سجھنے لگتا ہے۔

خربی تعلیمات میں اس مفہوم کی تاکید ہوئی ہے کہ اگر کوئی یہ ویکھے کہ کوئی نازیباح کت انجام دی جارہی ہے تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی تمام استعداد

بالله...."

"تم بمترین آمّت ہو جے لوگوں کے لئے مظرعام پر لایا گیا ہے۔ تم نیکیوں کا تھم دیتے ہو اور برائیوں سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو...."(سورہ آلِ عمران ۳۔ آیت ۱۱۰)

حفرت على عليه السلام فرماتي بين كه-

"كن آمراً بالمعروف وعاملا به ولاتكن ممن يا مربه وينهى عنه فتبوء باثمه وتتعرض لمقت ربه-"

"نیکیوں کا حکم دو اور ان پر عمل بھی کرد- ایسانہ ہو کہ تم نیکیوں کا حکم دیے اور بڑا سُیوں سے روکنے کے باوجود خود گناہوں کے مر تکب ہو کر اینے پرورد گار کے غضب کا نشانہ بن جاؤ۔"

(غرراكم-ص٥٢٩)

پغیراسلام صلی الشعلیه و آله وسلم نے فرمایا"لا یز ال الناس (امتی) بخیر ما امر وا بالمعروف
و نهواعن المنکر و تعاونواعلی البر"
"مری آمت کے لوگ اس وقت تک خیرو آمائش کے ماتھ رہیں
گے جب تک وہ امرالمعروف و نمی عن المنکر پر عمل پیرا رہیں گے اور
نکیوں میں ایک دو سرے کے ماتھ تعاون کریں گے-"
فاذا لم یفعلوا ذالک نز عت منهم البر کات وسلط
بعضهم علی بعض ولم یکن لهم ناصر فی الارض

اور جدر دی کا حصول ممکن نہیں۔

اسلام میں بُرا مُیوں اور مفاسد کے خلاف جماد کو بہت اہمیت دی گئی ہے '
اس جانب مسلسل متوجہ کیا گیا ہے اور بشریت کو نیکیوں کی جانب ماکل کرنے کی
کوشش کی گئی ہے۔ قرآنِ کریم نے کامیابی کی حدود کو بڑے واضح الفاظ میں
پیش کردیا ہے اور کامیابی کو ایسے لوگوں کا مقدر قرار دیا ہے جو لوگوں کو نیکی کی
جانب بلاتے اور بُرا ہُوں سے پر ہیزکی دعوت دیتے ہیں۔ ارشادے۔

"ولتكن منكم امة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر واوليك هم المفلحون"

"اور تم میں سے ایک گروہ الیا ہونا چاہئے جو خیر کی دعوت دے '
نیکیوں کا تھم دے ' بڑائیوں سے منع کرے اور میں لوگ نجات یافتہ ہیں۔"(سورہ آل عمران ۱۳ – آیت ۱۰۴)

لنذا وہی لوگ سعادت کے دائرہ میں قرار پائیں گے جن کی رُوش اس بنیاد پر استوار ہو یعنی نیکیوں کا عظم دینا اور بُرا ئیوں سے روکنا ان کی زندگی کا ناقابل تکیک لا تحد ممل ہو۔ پھر خداوندِ عالم اس سورے کی ایک دوسری آیت میں اس قوم کے لئے شرف و فضیلت کے عالی ترین درجات کے قائل ہونے کا اظہار کرتا ہے جو زندگی کے مختلف مراحل میں بھیشہ اس اصول پر تکیہ کرتی اظہار کرتا ہے جو زندگی کے مختلف مراحل میں بھیشہ اس اصول پر تکیہ کرتی

"كنتم خير امة اخرجت للناس تامرون بالمعروف و تنهون عن المنكر و تؤمنون

## المحوال باب

## صبرو شکیبائی کامیابی کابل ہے

و لا فی السماء-" ''اگر لوگ ایسا نہیں کریں گے تو ان سے بر کتیں واپس لے لی جائیں گی ان کے بعض افراد بعض پر مسلط ہو جائیں گے اور نہ زمین پر ان کاکوئی مدد گار ہو گااور نہ آسمان میں۔"

آج کی ترقی یافتہ دنیا کے بعض ممالک نے اپنے معاشروں میں عدل و انسان کی ترویج اور ساجی بنیادوں کو مضبوط بنانے کے لئے امر المعروف وشی عن المنکر سے مِلِتے جُلتے توانین وضع و نافذ کئے ہیں۔ ایک آگاہ اور معروف مخصیت کے بقول

"---- لیکن یہ بھی ایک ناقابلِ انکار حقیقت ہے کہ مثلاً سوئزرلینڈ کے شریوں کی طرح ہر مخص عدل وانصاف کا محافظ ہونا چاہئے۔ اور جس طرح ان کے آئین میں مقدس آسانی فرمان کی مائند تحریہ ہے کہ "اگر کسی فرد کو معمولی سی بے انصافی بھی نظر آئے تو اس کا فرض ہے کہ اس وقت تک چین سے نہ بیٹھے جب تک اس کا ازالہ نہ کردے۔"(روزنامہ اطلاعات آذرماہ ۲۲ ھٹ) اس قانون کی یہ شق مین وہی فریفنہ ہے جے اب سے ۱۳۰۰ سال قبل اسلام نے اپنے مانے والوں پر عائد کیا تھا۔

يعضيه إغلى بعض والهيكر إيه تاصر فأوالاوهار

-+-

P-P

ولافع السلناك الالالا الالالالا

جامدر عمل پہنانے کے لئے بہت زیادہ توانائی اور وقت در کار ہوتا ہے۔ وقتی سرگر میاں خواہ کتنی ہی زیادہ ہوں لیکن دریا اور پائیدار کامیابیوں کا سبب نہیں بن سکتیں۔

جی ہاں! عزم و ہمت اور صرو شکیبائی ہی کے ذریعہ کامیابی کی راہ کی رکاوٹوں کو دور کیا جاسکتا ہے اور اسی کے ذریعہ مختیوں اور دشواریوں کو عبور کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ کامیابی بیشہ مشکلات اور زحموں کے بعد ہی حاصل ہوتی ہے۔

ہم دیکھتے ہیں کہ بعض افراد زندگی کی دوڑ میں قابلِ رشک کامیابیاں حاصل کرتے ہیں اور بعض پیچھے رہ جاتے ہیں۔ ان کامیاب اور تاکام افراد کے درمیان بنیادی فرق تامساعد حالات میں ان کا طرزِ عمل ہے کہ آیا وہ اس حال میں فعال اور ثابت قدم رہتے ہیں یا نہیں۔

اکثر لوگوں کی راہ میں اگر کوئی مشکل آن پڑے تو وہ بجائے اس کی چارہ جوئی کے ' قابلِ قدر صلاحیتوں کے حامل ہونے کے باوجود حرکت و عمل ہی سے دستمردار ہوجاتے ہیں۔ ایسے بھی لوگ ہیں جو بھی اِس شاخ پر اور بھی اُس شاخ پر اور بھی اور کی کام کو سنجیدگی اور یکسوئی کے ساتھ انجام نہیں دیتے ' بیشہ تولول اور عدم اعتاد کاشکار رہتے ہیں۔ غفلت ' سستی اور تقفیران کی خانوی عادت بن جاتی ہے۔ ایسے لوگ کی صورت کامیابی کی منزل تک نہیں پہنچ سکتے۔

زندگی ایک ایس جدر مسلسل کا نام ہے جو اولین دور حیات سے لے کر عمر کے آخری لخفات تک جاری رہتی ہے اور اس جماد میں کامیابی کا موثر ترین

#### کامیابی کی مخضرترین راه

کائنات کا ہر موجود اپنی پیدائش سے لے کر اوج کمال حاصل کرنے تک مصائب و مشکلات کا سامنا کر تاہے اور یہ ایک ایسا فطری قانون ہے جو ہر خص تر پر حاکم ہے۔

ہرانیان اس بات کا خواہشند ہوتا ہے کہ کامیابی کے لئے مخضر ترین راہ کا انتخاب کرے اور جلد از جلد اپنے عمل کے نتائج سے بسرہ ور ہو۔ لیکن صبر و فکیسائی کے بغیر رائے کو گھٹایا نہیں جاسکتا اور منظورِ نظرمدف تک رسائی حاصل نہیں کی جاسکتی۔ اس اخلاقی صفت سے متصف ہوئے بغیر انسان کے لئے کسی بھی قتم کی ترقی و پیش رفت کا امکان نہیں۔

کوئی بھی مخص خواہ وہ ایک عام سا آدی ہو یا غیر معمولی قوت ارادی اور عقل و ہوش رکھنے والا فرد' اگر اپنے لئے کامیابی کی راہیں کھولنے کا متمتی ہے اور اپنے وجود سے کوئی فائدہ حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ صبرو مخل کو کام میں لائے' حقیقت بنی اور تدبیر کی صلاحیتوں سے آراستہ ہو اور زندگی کے وسیع اور روشن افق پر نگاہیں جمائے۔

عظیم اور بڑے کام ہرگز آنا فانا انجام نہیں پاسکتے۔ بڑے بڑے مصوبوں کو

اور بہت تیزی کے ساتھ پرواز کرسکتا تھا۔ درحالا نکہ اگر ہوانہ ہوتی تو کبوتر خلامیں پرواز سے عاجز رہتا اور زمین پر آپڑتا۔ پس وہی عضر جو پرواز کے دوران کبوتر پر دباؤ ڈالتا ہے خود اس کی پرواز کے لئے بنیادی عامل ہے۔"

وہ کوشش جو صعود و بلندی کے حصول کے لئے عمل میں آتی ہے خود بست اہم ہے۔ خواہ ہم خود کو مطلوب ہدف تک نہ پہنچا سکیس اس کے باوجود ان کوششوں کے ذریعہ ہم اپنی قوت میں اضافہ کر سکتے ہیں۔ ایسے کاہل افراد جو اپنی قوتوں کو کسی کام میں نہیں لاتے اور بے مقصد زندگی ہر کرتے ہیں وہ بسا او قات عظیم مشکلات کے اثر سے ایسے فضائل اور قابلیتوں کے مالک بن جاتے ہیں جن کااس سے قبل ان میں نام و نشان بھی نہیں ہو تا اور یوں ایک کامیاب زندگی گزارتے ہیں۔

بہت سے جوانوں میں باپ کی موت کی وجہ سے 'یا پچھ پاس نہ ہونے
یا کسی اور مشکل کا سامنا کرنے کی بناء پر غیر معمولی قوت اور جیرت
اگیر صلاحیتیں جنم لیتی ہیں۔ قید و اسیری بہت سے لوگوں میں چھپی
ہوئی صلاحیتیوں کو آشکار اکرتی ہے۔ جب خدا چاہتا ہے کہ کسی شخص
کی صلاحیتوں کو جلا دے اور اسے اعلیٰ و ارفع مقام پر فائز کرے تو
اسے توفیق و آسائش کی دنیا سے احتیاج و ضرورت کی دنیا میں بھیج دیتا

. شاہ بلوط کی دو قلمیں جو ایک ہی درخت سے حاصل کی گئی ہوں اور ہتھیار صبر و شکیبائی ہے۔ اس میدان میں کامیابی انبی شجاع لوگوں کے قدم چومتی ہے جو کسی فتم کی رکاوٹوں کو خاطر میں نمیں لاتے۔ ٹھو کریں کھا کھا کر الحقے ہیں اور تدبیر کے ناخوں سے مشکلات کی گھیاں سلجھاتے چلے جاتے ہیں۔

اگر ہمارے باطنی قوی متوسط اور حتی ضعیف ہوں اور قهم و ادراک بھی عام ساہو تب بھی صبرو شکیبائی کے ذریعہ خود کو کامل اور قوی بنا سکتے ہیں۔ درمیان راہ سے ایک مشکل کو کم کرنا ہمیں عمدہ طریقے سے اگلی مشکل رفع کرنے کے لئے تیار کرتا ہے۔

چھوٹے سے چھوٹا کام بھی اسان میں فعالیت ایجاد کرتا ہے' اس کی بڑے کاموں کی جانب رہنمائی کرتا ہے اور اسے مشکلات سے مقابلہ اور مقاصد کی راہ میں پیش رفت پر آمادہ کرتا ہے۔

" ڈاکٹر مارڈن" انسان کی باطنی قوتوں کی پرورش میں مشکلات کے کردار کی یوں تشریح کرتا ہے کہ۔

"جس طرح اوزار اور كلُ پُرزے آگ پر تپ كر مضوطى عاصل كرتے بيں اى طرح بهترين اخلاق مشكلات كى تنگفائے بيں پرورش پاتے بيں۔ الماس جس قدر مضبوط اور چمكدار ہو تاہے 'اسے تراشنے كے لئے اى قدر كاوش؛ كوشش دركار ہوتى ہے۔ " جرمن فلفى "كانٹ" كہتاہے كہ۔

"ایک کبوتر دوران پرواز جب ہوا کو اپنی پرواز میں رکاوٹ محسوس کرتاہے تو خود سے کہتاہے کہ اگریہ ہوانہ ہوتی تو میں نمایت آسانی

#### چھلکتا ہوا منبع قدرت

قدرت کی جانب سے ہر انسان میں مشکلات سے مقابلہ کرنے کی صلاحیت ودلیت کی گئی ہے۔ ہماری ذمہ داری ہے کہ مشکلات سے مقابلہ کے لئے خود کو آمادہ کریں اور اپنی حیرت انگیز قوتوں کو کام میں لائیں۔ انسان کی باطنی قوتیں ایک نہ ختم ہونے والا بھرپور منبع ہیں۔ بلکہ ان کی خصوصیت یہ ہے کہ جتنا زیادہ ان سے فائدہ اٹھایا جائے گاان میں اتناہی اضافہ ہوگا۔

مشکلات کے مقابلہ میں عاجزی اور ناامیدی کا اظہار صلاحیتوں کے فقد ان کی بناء پر نہیں ہو تا بلکہ یہ مایوسی اور سستی کی زنجیریں ہیں جو بعض لوگوں کے ہاتھ پاؤں باندھ دیتی ہیں اور ان کے وجود میں پائی جانے والی مشکلات سے مقابلہ کی قدرت کو ختم کردیتی ہیں۔

ان لوگوں کو معمولی اور جزی شکست بھی مبہوت و مفلوج کرکے رکھ دیتی ہے۔ ممکن ہے ایک ناگہانی اور وروناک حادثہ ان کی روح کو پاش پاش کردے اور وہ اپنا توازن کھو بیٹھیں۔ اس نقص کی اصلاح دو سرے نقائص کی اصلاح کی تبہت بہت مشکل کام ہے۔

جولوگ اپنی مسلسل جدوجمد پر بھروسہ کرتے ہیں ان لوگوں سے کہیں زیادہ ترقی و کمال کی خزل سے نزدیک ہیں جو اپنی ذاتی استعداد اور ذوق کے بھروس پر ہوتے ہیں۔ انسان خواہ جس قدر بھی صاحب اور اک اور ہوش و ذوق کا مالک ہوجب تک ان کے ہمراہ مثبت عمل نہ ہویہ صلاحیتیں بے ثمررہیں گ۔ دنیا میں کہیں بھی مفکرین اور باند پایہ شخصیات رؤسا کے طبقہ سے تعلق دنیا میں کہیں بھی مفکرین اور باند پایہ شخصیات رؤسا کے طبقہ سے تعلق نہیں رکھتیں بلکہ ان میں سے اکثر نے سخت حالات میں جنم لیا ہے اور مشکلات

آپس میں تقریباً مشابہ ہوں دو مختلف جگہوں پر بو دیجئے۔ یعنی ایک کو کی بیاڑ پر اور دو سری کو کسی گھنے جگل میں بویے۔ پھر ایک عرصہ بعد ان کی جڑوں کو دیکھئے۔ وہ درخت جس کی نشوہ نما بہاڑ پر ہوئی اور جے طوفانِ بادوباراں اور بر فباری کا سامنا کرتا پڑا اس کی جڑیں ہر طرف پھیلی ہوئی ہوں گی اور وہ ایک تناور اور سابہ دار درخت میں تبدیل ہوچکا ہوگا لیکن شاہ بلوط کی وہ قلم جے گھے جگل میں بویا گیا تھا کیونکہ اس کی پرورش دو سرے درخوں کے زیرِ سابہ ہوئی ہے للذا کیونکہ اس کی پرورش دو سرے درخوں کے زیرِ سابہ ہوئی ہے للذا

ای طرح آپ ایک ہی طرح کے دو بچوں میں سے ایک کی ایکے ماحول میں تربیت سیجے جہاں اسے ابتداء ہی سے مشکلات اور رکاوٹوں کا سامنا ہو اور ان سے نبرد آزما ہونے کے لئے سہولتیں بھی اس کی بغل ہی میں دبی ہوئی نہ ہوں۔ ایسا مخص جوں ہی لڑ کھڑا کے گرے گافوراً ایک عزم رائخ کے ساتھ اٹھ کھڑا ہو گابالکل اس گیند کی مانند کہ بحثنی ذور سے زمین پر پچا جاتا ہے اتن ہی قوٹ کے ساتھ وہ بلندی کی جانب اٹھتی ہے۔ وہ جس قدر بردی مشکل کا سامنا کرے گا اس قدر اس کاعزم رائخ تر ہوتا چلا جائے گا۔

کیکن دو سری طرف وہ بچہ جس نے ناز و تعم میں پرورش پائی ہو' جے
کی گئی گور نسوں نے پالا پوسا ہو' جس کی ہر خواہش پلک جھیکتے میں
پوری ہوئی ہو' بے شار روپیہ بیسہ جس کے اختیار میں ہو۔ وہ جلد ہی
مشکلات سے ہار مان بیٹھتا ہے اور ان کے سامنے گھٹے ٹیک دیتا ہے۔
(اسرار کامیانی ص ۱۲-۹۵)

چاہے ماکہ ان کے ذریعہ خود کو مبارزاتِ حیات سے نبرد آزما ہونے کے لئے آمادہ کرسکے۔

زندگی کا پید خام خیالیوں اور شاعرانہ تنخیلات سے گروش میں نہیں آتا اور نہ ہی اس کے بارے میں بنیاد تصورات سے فیصلہ کرنا چاہئے۔ ہردور میں مشکلات و مصائب کی ہیئت بدل جاتی ہے اور وہ ایک خاص روب میں نمودار ہوتی ہیں۔ ایسی الی مشکلات پیش آتی ہیں جن کا ماضی میں نام و نشان بھی نہیں ملاآ۔ زندگی ان مشکلات کی گھیوں کو سلجھانے کے سوا کچھ نہیں۔

ایا مخص جے پے در پے مشکلات کا سامنا ہو اور وہ موجودہ حالات میں خود کو ان مشکلات کے حل سے عاجز سمجھتا ہو تو ان پر قابو پانے کے سلسلہ میں اس کے سامنے صرف ایک راہ ہے اور وہ یہ کہ ان مشکلات سے نجات کے سلسلہ میں جدوجہد اور سنجیدگی میں اضافہ کرے۔ مستقل مزاجی سے کام لے اور فرصت کو غنیمت جانے۔ جب وہ ان خصائص کے ہمراہ مقصد کی جانب گامزن ہوگا تو بالا خر ایک روز اس کی بردباری نتیجہ خیز اور ثمر آور ابت ہوگی اور وہ کمالِ مطلوب کو پالے گا۔

اکثر اوقات پریشانیوں کے مہیب سائے افقِ زندگی پر ابرِ تارکی مانند چھا جاتے ہیں لیکن جب انسان ان سے مقابلہ اور چھٹکارے کا ارادہ کرلیتا ہے تو انہی ساہ بادلوں سے برقِ سعادت جیکنے لگتی ہے اور بارانِ رحمت اس انسان کی امید و آرزد کے گلش کو سراب کردیتی ہے۔

وہ درس جو شکت سے حاصل کرنا چاہئے

کامیابی انہی لوگوں کامقدر بنتی ہے جو اپنی شکست و ناکامی کے علل و اسباب

کے درمیان ترقی کے درجات طے کئے ہیں۔ ایسے لوگ جو ممتاز شخصیات کے حال ہیں 'جن کی شہرت کا ڈنکا چہار دانگ عالم میں بجتا ہے اور جنہوں نے اپنے ساج کو اوج افتخار پر پہنچایا ہے' ان میں سے اکثر شخیتوں اور محرومیوں میں پلے براھے ہیں اور انہیں حالات کے دباؤ نے اس بات پر مجبور کیا تھا کہ وہ اپنی زندگ کی بقا کے لئے گونا گوں طاقت فرسامصائب سے پنجہ آزمائی کریں۔ بھی عامل ان کی توتوں اور صلاحیتوں میں اضافہ کا سبب بنا اور وہ ترقی کے دارج طے کرنے کی قابل ہوئے۔

کتے ہیں کہ ایک چینی طالبِ علم ، تعلیمی میدان میں اپنی ناکائی ہے اتنا دلبرداشتہ ہوا کہ یاس و ناامیدی کے عالم میں اس نے اپنی کتابیں جمع کرکے دور پھینک دیں۔ اسی اثنا میں اس کی نگاہ ایک غریب عورت پر بڑی جو بھاری بخصو ڑے سے لوہے کی ایک سلاخ کو پیٹ کر ایک بڑی جمخ بنانے کی کوشش کردہی تھی۔ کرور سی عورت کی سخت محنت اور جدوجہد اس لڑکے کے لئے درسی عبرت ٹابت ہوئی۔ اس کے اندر ایک انقلاب بیا ہوگیا' اس نے ایک مرتبہ پھر تعلیم شروع کرنے کا عزم کیا اور ہر قیمت پر اپنی تعلیم جاری رکھنے کا فیصلہ کرلیا' صرو شکیم ائی کے ساتھ اس کی محنت کا شمریہ ملاکہ بہت جلد اس کا شار ہم عصر دانشمندوں میں ہونے لگا اور وہ اپنے زمانہ کی ایک نمایاں علمی شخصیت بن گیا۔

زندگی گزارنے کے اصولوں سے آشنائی کی ضرورت

انسان کو تفکرو تعقل کے ذرایعہ زندگی بسر کرنے کے اصولوں سے آشنا ہونا

ے پیشرفت جاری رکھتا ہے لیکن کاموں کے بوں آسانی سے انجام پانے سے اس کے اندر سعی وجمد کی حس سروروٹ نگتی ہے۔

ممکن ہے کی مخص کے وجود میں الیا گوہر پنماں ہو جو زمانہ کی سخت ضربات ہی سے میقل ہو اور اس کی چمک دمک آشکارا ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ اکثر افراد رکاوٹوں اور شکست کا سامنا نہ کرنے کی بناء پر اپنی اندرونی خوبیوں اور پوشیدہ صلاحیتوں سے بے خبررہ جاتے ہیں اور اپنے وجود میں پنماں قوتوں کے اوراک سے عاجز رہتے ہیں۔

ڈیل کارنیگی لکھتا ہے۔

"تقریاً پچیس سال پہلے ایک روز ایک مدرسہ کے استاد نے اس بات پر
اپنے ایک شاگر د کے زور دار تھیٹر رسید کیا کہ وہ اس کی طرف متوجہ
نہ تھا۔ یمی نمیں بلکہ استاد نے بیچ کے کان پکڑے اور پوری کلاس
کے سامنے اس کی اس قدر بے عزتی کی کہ وہ روتا ہوا گھر کی سمت
دوڑ پڑا۔ اس وقت اس بیچ کی عمریانچ چھ سال سے زیادہ نہ تھی لیکن
اسے اسی دن سے احساس ہوگیا کہ جو سلوک اس کے ساتھ روا رکھا
سیادہ عین ظلم و ناانصافی ہے اور اسی وقت سے اسے ظلم و ناانصافی
سیرگرم عمل رہا۔
سیرگرم عمل رہا۔

اس بُحِ كانام "كلارنس دارو" تهاجو بعد ميں ايك معروف وكيل بناوه حقيقاً جرائم كے كيس لؤنے والا اپنے زمانه كاسب سے بدا وكيل تھا۔ لاتعداد مرتبہ اس كانام امر كى اخبارات كے صفحة اول ير شائع موا اور

پر غور و فکر کرکے ان سے بھترین انداز میں استفادہ کرتے ہیں۔ ناکای کے اسباب کا مطالعہ خود بخود اس کے ازالے کی راہ متعیّن کردیتا ہے اور انسان کی نگاہوں کے سامنے امید افزا اور حرکت آفریں مناظر کھینچ کر کامیابی کی راہیں واضح کردیتا ہے۔ اس طرح وہ اپنی ذخیرہ شدہ قوتوں اور افکار سے کام لے کر ایک ایک چھلانگ کے ذریعہ حالات کو اپنے حق میں کر سکتا ہے۔

بہترین صلاحیتیں اس وقت نمودار ہوتی ہیں جب آدی کو اپنے مقاصد کی راہ میں دشواریوں اور رکاوٹوں کا سامنا ہو۔ بکشرت ایسے لوگ ملتے ہیں کہ جب تک انہوں نے اپناسب کچھ کھونہ دیا خود کو پیدا نہ کرسکے۔ ہنر مندلوگ ہر کام کا آغاز بھرپور توانائی کے ساتھ کرتے ہیں اور ناکامیوں کے ملبے سے کامیابی کے عناصر حاصل کرتے ہیں اور جب تک کامیابی حاصل نہ ہوجائے میدانِ عمل سے باہر نہیں نکلتے۔

فکست و تاکای پر شرمساری کا احساس محض ایک مبالغہ ہے۔ وہ حوادث جو انسان کی بیشرفت میں رکاوٹ بغتے ہیں ان کانٹوں کی مائند ہیں جو عام طور پر مردانِ عمل کی راہوں پر اُگتے ہیں۔ کمل ناکای اس وقت ہوتی ہے جب انسان کسی کام میں عدم بیشرفت کو ایک دائی مغلوبیت سمجھنے لگے اور خود کو اس عمل کے سلسلہ میں اٹھائی جانے والی مختوں سے باز رکھے۔ نارسائی و ناتوانی کا احساس ممکن ہے انسان کو کمل طور پر جالہ بنادے اور وہ اپنی پسماندگی اور فکست کے ازالہ کے لئے ہرفتم کی سعی و کاوش ترک کردے۔

انسانی وجود میں ابتداء ہی سے دو سروں پر غلبہ اور فتح مندی کے رجحانات پائے جاتے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنے کاموں کے سلسلہ میں معمول کے مطابق راہوں احمق شار ہو تا۔ حتیٰ علمی محافل میں بھی اس کا مزاح اڑایا جا تا تھا۔ لیکن آج سے چیزیں اپنی اہمیت و قدر و قیمت کے باوجود لوگوں کے نزدیک عام سی ہو چکی ہیں اور کوئی انہیں دیکھ کر جرت و استجاب کا اظهار نہیں کرتا۔

لیکن یہ تمام صنائع و نیکنالوبی مردانِ عمل کی برسوں کی محنت کا تمریس۔
حتی بعض مواقع پر تو ان لوگوں نے کمالِ صبر کامظاہرہ کرتے ہوئے اپنی تمام عمر
ان پیچیدہ مسائل کے حل کے سلسلے میں کھیا دی اور اپنے عزم صمیم اور انتقاب
محنت کے نتیجہ میں انہیں عالم مجھول سے دنیائے حقیقت میں لے آئے۔
«ایمرسن "کمتاہے۔

وہ لوگ فتح و کامرانی نے جن کے قدم چوہے ہیں 'تمام کے تمام ایک چیز پر شفق تھے اور وہ یہ کہ علّت و معلول کے ور میان لازماً ایک رابط پایا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ لوگ معقد تھے کہ زندگی میں پیش آنے والے حواوث اتفاقاً اور نصیب و قسمت کی وجہ سے رونما نہیں ہوتے بلکہ ہر چیز ایک قانون کے تابع ہے۔ اس زنجیر کے پہلے اور آخری حلقہ کے در میان کوئی حلقہ ٹوٹا ہوا اور کمزور نہیں ہوتا۔" مراز خوش بختی۔ ص ۲۳)

حصولِ كمال كاذراعيه

مشکلات کی پیچیدہ گفتیوں کو سلجھانے کے لئے سعی و کاوش کمال کی جانب ارتقاء کا ذریعہ اور آسائشات کے حصول کا مقدمہ ہے۔ گوناگوں مشکلات انسان کی ترقی و پیش رفت میں قطعی اور ناقابل انکار اثر ات مرتب کرتی ہیں۔ یماں اب بھی امریکہ میں "آشتا بولا" کے قدیم باشندے اس کے پہلے
مقدمہ کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں۔ اس نے اس مقدمہ کے
دوران آسان سرپر اٹھالیا حالا نکہ یہ قضیہ کسی بڑی چیز کی بابت نہ تھا
بلکہ گھوڑے کی ایک لگام کے بارے میں تنازع تھا جس کی زیادہ سے
زیادہ قیمت پانچ ڈالر تھی۔

جب اس سے سوال کیا گیا کہ آپ نے کوں ایک اتی ہے قبت چیز

کے لئے اتنا ہنگامہ کھڑا کیا۔ تو اس نے جواب دیا کہ اس کا سبب کچھ
اور نہیں میرا بنیادی مقصد صرف حق و حقیقت کی پشت پناہی و تمایت
قا۔ وہ اس مقدمہ کے دوران اس قدر جوش و ولولے کا اظہار کررہا
قااور اس طرح لڑرہا تھا کہ گویا اس کے سامنے بنگال کا ببرشیر کھڑا ہوا
ہوجس سے بچنے کے لئے وہ یہ کوششیں کرنے پر مجبور ہے۔ اس کے
موجس سے بچنے کے لئے وہ یہ کوششیں کرنے پر مجبور ہے۔ اس کے
موجس نے بینے کے لئے وہ یہ کوششیں کرنے پر مجبور ہے۔ اس کے
موجس نے بین کے اس نے رقم لینے سے انگار کرویا۔ اس نے
مراسل سات سال تک نمایت عرق ریزی کے ساتھ یہ مقدمہ لڑا اور
مالسل سات سال تک نمایت عرق ریزی کے ساتھ یہ مقدمہ لڑا اور
بالا تحرکا میاب ہوا۔ "ڈارو" کہتا تھا کہ میں نے بھی روپیہ بییہ کی خاطر
بالا تحرکا میاب ہوا۔ "ڈارو" کہتا تھا کہ میں نے بھی روپیہ بییہ کی خاطر
بالا تحرکا میاب ہوا۔ "ڈارو" کہتا تھا کہ میں نے بھی روپیہ بییہ کی خاطر

(رمزمو نقیت در زندگ-ص۳۵)

تمام جرت الگیز کارناے اور گرا بندا آثار جن سے آج بشریّت فیضیاب موربی ہے اور آج دیکھنے میں ایک عام می چیز لگتے میں ابتداء میں ان کا تصور بھی محال تھا۔ اگر ماضی میں کوئی اِن چیزوں کی جانب اشارہ بھی کر تا تو دیوانہ اور

کے ساتھ عمل کے میدان میں قدم رکھ اور ہدن مقصود تک رسائی کے لئے کوشش و شکیبائی کام میں لائے اور صلاحیتوں میں اضافہ اور ذوق و شوق میں زیادتی کے لئے کی قتم کی کوشش سے دریغ نہ برتے۔
ایک بزرگ کے بقول۔

"جب مجھی بھی آپ ہواؤں میں محل کی تغیر کی بات کرتے ہیں اپنی عمر کو ضائع و برباد کررہے ہوتے ہیں۔ البتہ ان تصورات سے زیادہ پُر فریب اور خوش کن تر چیز اور کوئی نہیں کہ انسان عالم وہم و گمال میں آسانوں کی بلندیوں پر رفیع الثان محلات تغیر کرے لیکن اگر ان خیالت کو عالم خیال سے دنیائے خارج میں منتقل کرنا مقصود ہو تو ضروری ہے کہ اس عظیم الثان محل کی بنیاد آسان پر نہیں بلکہ زمین پر رکھی جائے۔ "(راز خوش بختی ۔ ص کے)

اکثر لوگ اپنے بارے میں حقائق پر مبنی فیصلہ نہیں کرتے۔ جب بھی
انسیں شکست و ناکامی کا سامنا ہوتا ہے تو اس شکست کی الی توجیهات میں
مشغول ہوجاتے ہیں گویا اس میں ان کی کوئی خطا نہیں ہے۔ بجائے یہ کہ اس
موقع پر خور کو طامت کریں دو سروں کو سرزنش کرتے ہیں اور انہیں اپنی شکست
کا ذمہ دار قرار دیتے ہیں۔

شاید ہی جمی ایسا اتفاق ہو آئے کہ لڑ کھڑاتے قدموں اور متزلزل ارادوں کا مالک مخص ترقی و کمال کے حصول میں کامیاب ہوا ہو۔ ایسی اتفاقی کامیابیاں اپنے ساتھ نقصان یا فکست کا امکان بھی رکھتی ہیں۔ ایسے لوگ جو دو سروں کی کامیابی کو بغض و کینہ کی نگاہوں سے دیکھتے ہیں یہ فراموش کر ہیٹھتے ہیں کہ منزل

تک کہ اگر زندگی میں فریب و آزمائش نہ ہو تو تقوی و فضیلت کی قدر و قیت کے حامل نہ رہیں اور تہذیب و اصلاحِ نفس کا کوئی مقام نہ ہو۔

ای طرح اگر دشواریوں اور رکاوٹوں کا وجود نہ ہوتا تو ہر کوشش کامیابی سے جمکنار ہوتی اور پھر حرکت و فعالیت کا کوئی مخرک باتی نہ رہتا اور ہرگز اس بات کی ضرورت نہ ہوتی کہ انسان مسلسل کوشش اور پیم جدوجمد میں مصروف رہے اور نامساعد حالات سے نہرہ آزماہو۔

لندانہ صرف سختوں کا دباؤ اور ناکامی زیاں بخش نہیں بلکہ اس کے ذریعہ چھپی ہوئی صلاحیتیں بیدار ہو کر بردئے کار آتی ہیں اور بسا او قات و تت و قدرت کاعظیم سرچشمہ ثابت ہوتی ہیں۔

انسان کو چاہے کہ زندگی کی حقیقوں پر نظر رکھے تاکہ حوادث زمانہ اسے اشفتہ و پریشان نہ کرسکیں اور وہ دریا میں ایک تنگے کی مانند اوھر اوھر ڈولتا نہ پھرے بلکہ اپنی زندگی پر اثر انداز ہونے والے گونا گوں عوامل کے مقابلے کے لئے خود کو آمادہ کرے تاکہ ایک ماہر تیراک کی مانند حوادث کے بے کنار دریا میں جمال چاہے تیر سکے۔ اگر رکاوٹی زنجیریں اسے آگے بردھنے کی اجازت نہ دیں اور صورت حال پیچیدہ ہوجائے تب بھی مبرو فکلیبائی کی راہیں کھلی ہوئی ہیں اور عاقل وہ ہے جو نامساعد حالات میں تخل و بردباری کی راہ اختیار کرے۔ بین اور عاقل وہ ہو جائے بین جو تُوہّات میں گمن رہتے ہیں اور مرف تصوّراتی دنیا میں بردی بردی آرزو کیں لئے بیٹھے رہتے ہیں لیکن ان کے بیا خیالات بھی عملی جائے دیا ہوں کے بیٹے مرحلہ میں گئی جائے ہیں کی درمیان ایک وزیر کیا کا فاصلہ موجود ہے۔ ضروری ہے کہ انسان واقع بنی حک کے درمیان ایک ونیا کا فاصلہ موجود ہے۔ ضروری ہے کہ انسان واقع بنی

کرنا ہے۔ اسی طرح دو سروں کی شکست یا کامیابی کا جائزہ کے کر بھی سبق حاصل کیاجاسکتا ہے اور یوں تجربوں کے حصول اور کامیاب لوگوں کی زندگی کے مطالعہ کے ذریعہ بت می مشکلات کو حل کیاجاسکتا ہے۔

اگر آپ آریخ میں لڑی جانے والی جنگوں کا مطالعہ کریں تو محسوس کریں ۔ گے کہ ان جنگوں میں اسلحہ و گولہ بارود کو بہت زیادہ اہمیت حاصل نہیں رہی۔ بلکہ فتح و نفرت نے انہی لوگوں کے قدم چوے جو ثبات قدم کے ساتھ دعمن کے مقابل سیسہ بلائی دیوار کی مانند ڈٹ گئے۔ اور بسا او قات تو عالب و مغلوب کے در میان چند لمحہ سے زیادہ عابت قدمی کا فرق بھی نہیں ہو تا۔

ے در میان پیر حدے ریادہ ماب مدی مراض کی میں اور انسان کی فلست کے اسباب کی تشریح کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ۔

ور فرانس کاو ذیر اعظم ''ولاڈی'' تقریر کے دوران نمایت جوش و خروش سے ڈائس پر مُکہ مار رہا تھا۔ اس کی اس حرکت پر حاضرین میں شامل ایک فہنیم اور دور اندیش شخص نے کما کہ یہ نمایت مضبوطی کے ساتھ ہاتھ ڈائس پر مار رہا ہے لیکن افسوس کہ آہنی دستانے کی جگہ ریشم کا بڑا ہوا زبانہ دستانہ پنے ہوئے ہے۔''

نظم وضبط کی ضرورت

کاموں کی انجام دہی کے سلسلہ میں ایک مفید عوثر اور ضروری چیز نظم و

کے حصول کے لئے ان لوگوں نے کس قدر مشقیں برداشت کی ہیں اور کتنے خطرناک مراحل کو عبور کیاہے۔

یورپ کی ایک معروف فوجی شخصیت نے ایک روز اپنے ایک دوست سے جو اس سے حمد کر تا تھا یوں کہا۔

"تم میرے جاہ و مقام عمدہ و وقار سے حمد کرتے ہو حالانکہ تم باآسانی یہ مقام و مرتبہ حاصل کرکتے ہو۔ آؤ ہم دونوں میدان میں چلے ہیں۔ میں تمیں قدم کے فاصلے سے ہیں گولیاں تم پر چلاؤں گا۔ اگر یہ تمام گولیاں خطا گئیں اور تم چھ گئے تو میں اپناسب کچھ تمہارے حوالے کردوں گا۔ لیکن مجھے معلوم ہے تم بھی اس تجویز کو قبول نہ کروگے۔۔۔۔ بہت اچھے۔ بس اس نکتہ کو اپنے ذہن نشین کرلو کہ میں نے یہ مقام و منزل یوں ہی حاصل نہیں کرلی بلکہ ہزارہا مرتبہ کو یوں کا ہدف بنا ہوں اور ہر مرتبہ موت کو قریب سے دیکھا گولیوں کا ہدف بنا ہوں اور ہر مرتبہ موت کو قریب سے دیکھا ہے۔" (اخلاق سامو کیل۔ ج۲۔ میں ۱۸۵)

بعض لوگ شکت ہی ہے عبرت حاصل کرتے ہیں اور اس سے سکھتے ہیں کہ کامیابی کے لئے کس راہ کا انتخاب کیا جائے اور کس سے اجتناب بر تا جائے۔ جب انہیں کسی زیاں سے دوچار ہونا پڑتا ہے تو وہ مایوس ہوکر گوشہ نشینی اختیار نہیں کرتے بلکہ جان لیتے ہیں کہ اس نقصان کے ازالے اور ہدن مطلوب تک رسائی کے لئے مستقل مزاجی کے ساتھ ہیم جدوجمد کی ضرورت ہے اور یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ دو سرے راستوں سے ناکامی کی خلافی کرنی چاہئے۔ آئندہ شکست سے عبرت و سبق حاصل خریقہ گزشتہ شکست سے عبرت و سبق حاصل

جر ساج اپنی بقاء اور پیش رفت کے لئے ہر چیز سے زیادہ ایسے باہمت اور بردبار افراد کا مختاج ہے جو مشکلات کے مقابل ثابت قدمی سے ڈٹے رہیں اور اپنی اس اخلاقی صلاحیت کو علم و دانش کے دوش بدوش پردان چڑھا کر اصلاح احوال کے لئے بردئے کار لائیں۔ کی مخض میں علمی وسیاسی عبقریت کے ساتھ اگر ثبات قدم اور صبرو شکیبائی نہ ہوتو قابل لحاظ نتائج بر آمد نہیں ہو گئے۔ ساتھ اگر ثبات قدم اور صبرو شکیبائی نہ ہوتو تابل لحاظ نتائج بر آمد نہیں ہو گئے۔ قرآن کریم پنجبر اسلام کو دعوت دیتا ہے کہ تمام مراحل میں کامیابی کے حصول کے لئے صبرو شکیبائی کا دامن تھاے رکھیں اور تامساعد عوامل کا مقابلہ حصول کے لئے صبرو شکیبائی کا دامن تھاے رکھیں اور تامساعد عوامل کا مقابلہ کریں۔

فاستقم كماامر تومن تابمعك "الذا آپ کو جس طرح محم دیا گیاہے ای طرح استقامت سے کام لیں اس طرح ان لوگوں کو بھی جو اسلام لے آئے ہیں بھشہ طابت قدم ربنا چائے۔"(سورة موداا-آيت١١١) واستقمكماامرتولاتتبعاهواءهم "اور (ای مقدس بدف کی جانب برصے ہوئے) اس طرح اعتقامت سے کام لیں جس طرح آپ کو تھم دیا گیاہے اور لوگوں کی خواشات ما اتباع نه كرير-"(مورة شورى ٣٢ آيت ١٥) خداوند عالم مسلسل اليي آيات ك ذريعه پنيمبراسلام كو تاكيد فرما آب كه: "ہاں زحت کے ماتھ آمانی بھی ہے ' بے شک تکلیف کے ماتھ مولت بھی ہے الذاجب آپ فارغ موجائیں توایک مرتبہ پرجمدو جبتو میں مشغول ہوجائیں اور چثم امید خدا کی جانب لگائے

ضبط ہے جو کامیابی کے حصول میں معاون و مددگار ثابت ہو تا ہے۔ باشعور اور ہوشمند افراد کام شروع کرنے سے پہلے ہی اس کے بارے میں سوچ بچار کر لیتے ہیں۔ ایسے ہی لوگ جنہوں نے دراصل زندگی کو مضبوط بنیادوں پر استوار کیا ہو تا ہے نمایت اطمینان اور مرعت کے ساتھ کامیابی کی راہیں طے کرتے چلے جاتے ہیں۔ بے نظمی اور بے تدبیری کا لازی نتیجہ ناقابلِ تلافی نقصان کی صورت میں بر آمد ہو تا ہے۔

مکن ہے کوئی شخص سالها سال تک کسی خاص شعبہ میں مفروق کار رہا ہو
لیکن عدم بصیرت اور کام پر دسترس نہ ہونے کی بناء پر طویل عرصہ کے بھر بھی
وہیں کا وہیں رہے جہاں آغاز کار کے موقع پر تھا۔ اس کے بر عکس کوئی دو ہوا
شخص اسی میدان میں نمایت کم وقت صرف کرے لیکن ہر روز اپنے مقصود سے
قدم بقدم نزدیک ہو تا چلا جائے اور مسلسل اس کی کامیابیوں کی فہرست طویل
ہوتی چلی جائے۔

اس طرح اس بات کا بہت کم امکان ہے کہ انسان اپنے پیشِ نظر راہ کو عجلت کے ساتھ سلامتی سے طے کرلے اور منزلِ مقصود تک جا پنچے۔ بھی بھی تو یمی جلد بازی انسان کو اصل راہ سے منحرف کردیتی ہے۔ حتی فیصلوں اور منصوبہ بندی تا میں عجلت کے نقصانات سستی صعف ارادہ اور تسامے سے کم منسی ہوتے۔

پس سوچ سمجھ کر کام کا آغاز کرنا اور مشکلات کے حل کے لئے غور و فکر سے کام لینا ہی ترقی و کملل کے حصول کی صلاحیتوں میں اضافہ کرتا ہے۔ نیزیہ اصول صرف افراد ہی سے مخصوص نہیں بلکہ اقوام پر بھی صادق آتا ہے۔

ا گلے روز کسی برے کام کے سلسلے میں مشغول ہوجانا جائے اور برے خطرے اور عظیم زمہ داری کے سلسلہ میں سرگرم ہوجانا چاہے۔ مكن ب فكست كها جائيں اور نابود موجائيں ليكن اليي موت سے جمکنار ہونا اس قدر حقرو ناچر خطرہ ہے جو ہمارے عقیدہ اور رُوش کو متزازل كرنے ميں معمولي سا اثر بھي نيس ڈال سكتا۔ اگر تنہيں خطرات ہلاک نہ کر سکیس تو قوی بنا دیتے ہیں اور منزل مقصود سے نزدیک تر کردیتے ہیں اور عظمت کی راہ کی جانب تہاری رہنمائی كرتے بيں۔" (لذّات فلسفہ ص ٢٢٣-٢٢٢)

اس حقیقت کی وضاحت کے لئے پغیبر اسلام کی پُر افتخار زندگی اور نوع انسانی کی ہدایت و رہنمائی کے سلسلہ میں آپ کے صرو شکیبائی کا مطالعہ ہی کافی というないものというないからればいるとは

صدر اسلام میں مسلمانوں کی کامیابی کا راز بھی خطرناک وسٹمن کے مقابل ان کی ثابت قدمی اور محکم ایمان تھا۔

#### معجض مسلمان ہوناہی کامیابی کی ضانت نہیں

قرآن رائع کی آیات میں اہل اسلام کو کامیابی و کامرانی کی نوید دی گئ ہے۔ لیکن یہ کامیابی یوں ہی با آسانی ہاتھ آنے والی نہیں بلکہ یہ نوید اللی صرف ای صورت میں حقیقت کا روپ وهارے گی جب لوگ اپنے فرائض و ذمه داریوں کو پیچان کر ان پر عمل پیرا ہوجائیں۔ پاک و خالص عقیدہ کردار و عمل کے ملاپ کے بعد ہی تمر بخش ثابت ہوگا۔ بنا برایں جن لوگوں کے عقیدہ اور ر کسیں۔"(سورہ انشرح ۹۳ آیت ۵ آ۸)

ان آیات میں بارہا یہ یاد دہانی کرائی گئی ہے کہ جوش عمل کی حدت کی صورت کم نہیں ہونی چاہے بلکہ ایک کامیابی کے حصول کے بعد خود کو دو سری مشكلات سے نبرد آزما ہونے كے لئے تيار كرنا جائے۔ كيونكہ اس جمان بيں آسائش مطلق کا کوئی وجود نہیں اور ایس کسی بات کی توقع بھی نہیں رکھنی عائے۔ "ویل دورانٹ" کہتاہے۔

"قوت ارادی میں اس وقت اضافہ ہو تا ہے جب زندگی میں روزان نت نے حواوث رونما ہوں اور تازہ کامیابیاں حاصل ہوں۔ اگر قدرت کے حصول کے خواہشمند ہو تو ضروری ہے کہ پہلے بدف کا انتخاب كو 'انني راه كالقين كرد اور پير خواه يچھ بھى ہوجائے اس راه سے چٹے رہو۔ لیکن میہ ضرور ملحوظ رہے کہ جس راہ کاہم نے انتخاب كيام وه منزل مقصور تك لے جانے والى ہو-

معمولی معمولی کامیابیاں بھی ہماری قوت و استعداد میں اضافہ کا موجب ہوتی ہیں اور ہمیں عظیم کامیابیوں کے حصول کا یقین دلاتی ہیں لیکن اگر کوئی غیر معمولی احتیاط سے کام لیتا ہو اور برے کامول ك لئ قدم اللهائع موع تذبذب و تردد من جلا ربتا مو توايا مخض ہیشہ پیچیے ہی رہتا ہے۔

انسان کو چھوٹی چھوٹی کامیابیوں پر زیادہ خوشی کا اظہار نہیں کرنا چاہئے۔ معمولی کامیابیوں پر مثلاً صرف ایک روز جشن منانا جاہئے اور تم سے پہلے کتاب دی گئی ہے اور جو مشرک ہوگئے ہیں سب کی طرف سے بہت اذیت ناک باتیں سنو گے۔ اب اگر تم صبر کردگ اور تقویٰ اختیار کردگ تو یمی امور میں استحام کاسب ہے۔"
(سورہ آل عمران ۳۔ آیت ۱۸۲)

اس آیہ سریف میں جانی و مالی نقصانات کو خداوندِ عالم کی طرف سے ایک آزمائش قرار دیا گیا ہے۔ اس دنیا میں مومن بھی دو سرے لوگوں کی مانند ناگوار حوادث کا شکار ہو تا ہے اور اس طرح سے خدا اپنے تمام بندوں کا امتحان لیتا ہے۔ اس امتحان میں مومنین اس قدر بردباری و پخل کامظامرہ کرتے ہیں کہ ان کاخوف و تزلزل آسودگی و استقامت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔

ایمان وحشت اور ناامیدی کے خاتمے کا ذریعہ ہے انسان کو ایثار و قربانی اور مشکلات برداشت کرنے کی عادت ڈالٹا ہے اور قلب و ضمیر اور اس کے احساسات کو پاکیزہ کرتا ہے۔

"روسو" كتام كم- المساسل المن الماسي الماسية الماسية

"اگر ہم انسان کو ان تمام صدمات سے معاف رکھیں جو اس کی نوع کا
لازمہ بیں تو ایسا کرکے کیا ہم نے اس کی فطرت کے خلاف سلوک
نمیں کیا ہی ہاں! بعض لوگ یماں تک تاکید کرتے ہیں کہ بیچ کو
بردی بردی کامیابیوں کی لذتوں سے لطف اندوز کرنے کے لئے اسے
چھوٹے چھوٹے مصائب سے آشنا کرنا ضروری ہے۔ انسان کی ذات
اسی چیز کا تقاضا کرتی ہے۔ اگر انسانی جم زیادہ آسائشوں میں پروان
چیڑھے تو روح فاسد ہوجاتی ہے۔ جو دردو رنج سے آشنا نہ ہو وہ نہ

عمل کے درمیان دوئی و جدائی ہو وہ کی صورت کامیابی حاصل نہیں کر عقے۔
کوشش اور عمل ہی کے ذریعہ زیاں اور ناکای کی دلدل سے نکلا جاسکتا ہے۔
یا ایھا الذین آمنواان تنصر واالله ینصر کمویشت
اقدام کم

"اے صاحبانِ ایمان اگر تم خدا (کے دین) کی مدد کردگ تو وہ بھی تماری مدد کرے گا اور تمہیں ثابت قدم رکھے گاد"
(سورہ محمر کے سام کی اور تمہیں شابت قدم رکھے گاد"

جنگ احد میں جب مسلمانوں کو تھم پنیبر سے روگردانی اور مالِ غیر کے لائے میں ایک مورچہ خالی کردینے کی وجہ سے غیر متوقع شکست کا سامنا کرنا پڑا او انکے حوصلے بست ہوگئے۔ کیونکہ ان کا خیال تھا کہ مسلمان ہوناہی ان کی کامیابی کی ضانت ہے اور شکست ان کا مقدر نہیں ہو سکتی۔ للذا وہ سوچنے گئے کہ آخر ہمیں کیوں شکست ہوئی اور دشمنوں کی طرف سے مال و اسباب کی غارت گری برداشت کرنا پڑی۔ یہاں تک کہ اِن افکار کی وجہ سے اِن میں ایک نفسیاتی برداشت کرنا پڑی۔ یہاں تک کہ اِن افکار کی وجہ سے اِن میں ایک نفسیاتی ترانل بیدا ہوگیا۔ اس موقع پر خداوندِ عالم نے ان کی ہدایت اور اس گو مگو کے عالم سے نجات کے لئے فرمایا کہ۔

"لتبلون في اموالكم و انفسكم و لتسمعن من الذين اوتوا الكتب من قبلكم و من الذين اشركوا اذى كثيرا و ان تصبر وا وتتقوا فان ذلك من عزم الامور"

" يقيناً تم اپنے اموال اور نفوس کے ذریعہ آزمائے جاؤگے اور جن کو

"اے ایمان والو! مبر کرو۔ ایک دو سرے کو صبر کی تلقین کرو جماد کے لئے تیاری کرو اور اللہ سے ڈرو شاید تم فلاح یافتہ اور کامیاب ہوجاؤ۔"(سورہ آل عمران ۳۔ آیت ۲۰۰)

اس آیت میں لوگوں کو آگید کی گئی ہے کہ بیداد گردی 'ظلم و متم اور انجان و گراہی کے خلاف ڈٹ جائیں اور معاشرہ کی کشتی کو مشکلات کے منجد ھارسے نکالنے کے لئے مشترکہ جدوجمد کریں 'خطرناک دشمن پر ہوشیاری کے ساتھ نظرر کھیں اور بردباری و متانت کے ساتھ اجنبیوں کی دخنہ اندازیوں کی روک تھام کریں۔

سرکتوں کے خلاف مضبوط محاذ کا قیام ' دشمنوں سے مقابلہ اور خود کو ہر قسم
کی ذالت و خواری سے محفوظ رکھنا مروانِ خداکی ذمہ داری و فرائض میں شامل
ہے۔ اس طرح خداوندِ عالم کے حوالہ سے بھی ان کی ذمہ داری ہے کہ وہ تقویٰ و پر ہیزگاری کو اپناشعار قرار دیں تاکہ ان کے کام نتیج برمطلوب تک جا پہنچیں۔
کیونکہ یہ تقویٰ ہی ہے جس کے ہوتے ہوئے انسان کی صورت بھی اپنے ونیکہ یہ تقویٰ ہی ہے جس کے ہوتے ہوئے انسان کی صورت بھی اپنے ونیک کیا تقویٰ اور ہی ہائیں کو بہترین طریقے پر انجام دیتا ہے۔
انسان خارجی دباؤ کے اثر سے بھی دائیں اور بھی بائیں جانب جھکاؤ کا اظہمار کر تا ہے لیکن تقویٰ اور خلوصِ نیت اس کے اندر ایک ہم آہنگی اور تعادل پیدا کردیتے ہیں۔

یورپ کی ایک علمی شخصیت کہتی ہے۔

" ناگوار حوادث اور آلام ومصائب اخلاقی فضائل اور تفویٰ کی درسگاه کی مانند بین۔ مصائب روح کو عاقل و ہوشیار اور فیصلہ کی حس کی

شفقت و محبتدی چاشن کو سمجھ سکتا ہے اور نہ رُکم کی شیری کو۔ ایسے لوگوں کا قلب کسی چیز سے متاثر نہیں ہوتا۔ اسی وجہ سے بیہ لوگ انسانوں کے درمیان زندگی بسر کرنے والے ہیولوں کی مائند قابلِ معاشرت نہیں ہیں۔

زندگی میں رونما ہونے والی ابتلائیں اسے بہت جلد سمجھا دیتی ہیں کہ
اس میں جسانی و روحانی وضع اور حقیقی قوتیں کس حد کک پائی جاتی
ہیں۔ جب انسان اپنی آرزوؤں کی پیمیل نہیں کرپا تا تو مجھے لگتا ہے
کہ وہ کسی کام کا نہیں۔ یہ رکاوٹیں جن کا وہ عادی نہیں ہو تا اسے
مایوسی کا شکار کردیتی ہیں۔ یہ توہین اس کی تحقیر کاموجب ہوجاتی ہے۔
وہ بہت جلد بے غیرت ' ڈرپوک اور پست ہمت ہوجاتا ہے اور جس
قدر اسے اپنے آپ کو عظیم سمجھنا چاہئے تھا وہ خود کو اسی قدر چھوٹا
قدر اسے اپنے آپ کو عظیم سمجھنا چاہئے تھا وہ خود کو اسی قدر چھوٹا

صرو شکیبائی کے بیہ معنی نہیں کہ انسان مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قضاد قدر پر تکیہ کرکے بیٹھ جائے اور مصائب کے سامنے گھٹے ٹیک دے۔ تکامل و بزرگی اور سقوط و بد بختی کے بارے میں قانونِ قضاء اللی کو صحیح طریقے سے سمجھنے کے لئے نہایت غور و فکر کی ضرورت ہے۔

کامیابی کے سلسلہ میں خدا کا قانون سے کہ اس کا حصول کوشش' جدوجمد اور استقامت کامتقاضی ہے۔

"ياايها الذين آمنوا أصبروا و صابروا ورابطوا واتقواالله لعلكم تفلحون" کے مراصل بے پایاں اور لامحدود ہیں۔ اس وجہ سے راہِ کمال طے کرنے اور انسانیت کے اعلیٰ مقام تک رسائی کے لئے اس کی بکثرت ضروریات سے انکار میں کیا جاسکتا للذا ضروری ہے کہ متعدد عوامل انسان کی روحانی پرورش کا بوجھ اٹھائیں۔

انسان کی تربیت کے سلسلہ میں دو عوائل انتمائی اہم اور بنیادی کردار ادا کرتے ہیں۔ ان میں سے ایک انبیاء علیم السلام کے ذریعہ پہنچنے والی آسانی تعلیمات ہیں جو سورج کی روشنی کی مانند انسانی روح پر پڑ کر اسے مُتَوّر کردیتی ہیں اور اس کے صفح ول سے بتدر یج تاپندیدہ صفات اور بڑے اخلاق زاکل کرکے اس کی روح کو نور انبیت و صفا اور در خشندگی بخشتی ہیں۔

وو مراعال جوہدف مطلوب تک رسائی اور کمال تک پینچنے کے سلسلہ میں انسان کا مددگار ہوتا ہے وہ زندگی میں پیش آنے والی مشکلات ' زحمات اور وشواریاں ہیں۔ اس سے قبل کہ انسان کی درخشاں آسانی تعلیمات کے سائے میں اور زندگی کی مشکلات کے ذریعہ اصلاح و تہذیب ہو اور اس کی روح حیوائی مضائل ہے پاک ہو متاع دنیا اس کی روح وارادہ کو اس قدر اپنے زیرِ اثر کرلیتی ہے کہ وہ خلاا کے علاوہ ہر چیز کے سامنے سرجھکا دیتا ہے اور اس کی روح اس قدر تاریکیوں کی امیر ہوجاتی ہے اور ہوس کے پردے اس حد تک اس پر سابہ قدر تاریکیوں کی امیر ہوجاتی ہے اور ہوس کے پردے اس حد تک اس پر سابہ اقلن ہوجاتے ہیں کہ وہ و شواریوں کے ثمر بخش نتائج کو جو اسے حقیقی استقلال تک پنچانے اور انسانیت سے آراستہ کرنے میں حساس کردار رکھتے ہیں درک کرنے سے عاج رہتا ہے۔ لاذا مصائب کا دباؤ اس میں ایک طرح کی بے چینی اور تزائرل پیدا کردیتا ہے۔

تھیج کرتے ہیں 'انسان کو ہوس پرسی اور گناہوں میں آلودہ ہونے سے باز رکھتے ہیں۔ خداوندِ عالم جو نظام ہتی کو اپنی رحمت و حکمتِ کاملہ سے چلا آ ہے ان تمام مختوں اور دشواریوں کو اس جمال پر نازل کر آ ہے اور خاص طور پر صالح اور دانشمند افراد کو ان میں مبتلا کر تا ہے۔ تاكه اس طرح انبين آمائش و راحت حقیق تك پنتی كى راه سکھائے 'ان میں مبرو شکیبائی اور مخل و برداشت کی عادت پخت کرے تاكه وه جلالت و افتخار كے آستانے ير حاضري دے سكيں۔ کوئی اس شخص سے زیادہ بدبخت نہیں جو تجھی مشکلات و مصاب کا شکار نہ ہوا ہو'ایسے فخص کا حقیق چرہ پیچانا نہیں جاسکتا جو آزمائش کی کھٹالی میں ڈالا نہ گیا ہو۔ ایے فضائل جو کسی شخص کی سرشت وطبیعت کا حصّہ ہوں خداوندِ عالم کی نگاہ میں کسی قدر و قیمت کے حامل نہیں۔ ذات باری محض ان مکارم و فضائل کی جزاویاداش دیتی ہے جو كوشش و محنت سے حاصل كئے گئے ہوں اور عمل و اجراء ميں آئے ہوں۔"(اخلاق سامو کیل 'ج۲-ص ۲۰۹)

### انسانی پرورش کے لئے دو قوی عامل

متعدد داخلی اور خارجی عوامل موجودات میں پوشیدہ صلاحیتوں کو ابھارنے اور تکامل کی راہیں طے کرنے کے سلسلہ میں ان کے مددگار ہوتے ہیں۔ انسان بھی اس قانون سے مشتنی نہیں فرق صرف یہ ہے کہ دو سرے موجودات میں رونما ہونے والی ترقی ایک محدود شکل میں ہوتی ہے اور انسان کی ترقی و تکامل

"لكيلا تاسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بما اتبكم

"به تقدیر اس لئے ہے کہ جو تمہارے ہاتھ سے نکل جائے اس کا افسوس نہ کرد اور جو مل جائے اس پر غرور نہ کرد-"

(سورهٔ حدید ۵۵ - آیت ۲۳)

پی جب انسان ہر قتم کی بندگی ہے آزاد ہو کر محض خدا کی بندگی اختیار کرلیتا ہے اور اس کے سواکسی کے سامنے سر سپردگی کا اظہار نہیں کر تا تو وہ اپنے اندر ایک غیر معمولی قوت و طاقت محسوس کرتا ہے۔ جو لوگ اس محتب میں پرورش پاتے ہیں وہ بلند نگاہ 'بیدار دل اور بابصیرت ہوتے ہیں۔

ہاتھ سے نکلی ہوئی چیزوں کو فراموش کردینا اور حاصل ہونے والی نعتوں پر
مغرور نہ ہونا ایک دو سرا تربی اثر بھی رکھتا ہے اور وہ یہ کہ کسی چیز کے فقد ان کا
اندوہ و تاسف اور اسی پر اپنی تمام فکر کو مرکوز کردینا انسان کی تخلیقی صلاحیتوں کو
جلد کرنے کا موجب ہوتا ہے اور دو سری طرف متاع دنیاوی کے حاصل
ہوجانے پر شادمان و سرمت ہوجانا انسان کی ہمت اور ہدف کو محدود کردیتا ہے
اور اس وجہ سے وہ عالی تر اور بہتر امور کی جانب توجہ مبذول نہیں کرپاتا متیجہ
کے طور پر وہ ترقی اور اعلیٰ اہداف کی جانب راہ پر قدم بردھانے سے عاجز رہتا

" روسو" كتاب-

"جب میں جانتا ہوں کہ مجھے ایک دن فنا کے گھاٹ اثر جانا ہے تو پھر

قرآن فرماتا ہے۔ عدید و مندوں مالد دیا ہے۔

"ان الانسان خلق هلو عااذامسه الشر جزوعا"
" به شک انسان برا اللی ب جب تکلیف پینی ب تو فریادی بن جا تا ہے۔" (سورة معارج 2- آیت 18-۲۰)

"فاماالانسان اذاما ابتلله ربه فاكرمه و نعمه في قول ربى أكرمن و اما اذا ما ابتلله فقير عليه رزقه فيقول ربى اهانن-"

"لیکن انسان کا حال میہ ہے کہ جب خدانے اس کو اس طرح '' زمایا ک عرب اور نعمت دے دی تو کہنے لگا کہ میرے رب نے مجھے باعربت بنایا ہے اور جب آزمائش کے لئے روزی کو تنگ کردیا تو کہنے لگا کہ ميرے پرورد گارنے ميري توبين كى ہے۔"(سورة فجر۸۹ - آيت ۱۵-۱۱) يه كيفيات غير مهذب انسانول كي خصوصيات بين ليكن جب ول مذببي مخرکات کی نشوونما کے ذریعہ زندہ ہوجاتے ہیں اور نفس کی آزادگی جو آسانی تربیت کا منتهائے مقصود ہے حاصل ہو جاتی ہے تو اس موقع پر وہ خور کو ہر قتم کی مادی اور مصنوعی وابستگیوں سے بے نیاز سجھنے لگتا ہے۔ یہ الی پاکیزہ حیت و آزادی ہے جو حیوانی بندھنوں سے آلودہ نہیں ہوتی۔ یہ الی تمام رکاوٹول سے آزادی ہے جو بشریت کو رشد و کمال اور رفعت و سربلندی سے باز رکھتی ہیں۔ فریب دینے والی مادی چک دمک صالح اور تربیت یافتہ انسان کو متزازل نہیں کرتی اور اس کے فنم و ادر اک اور روح پر مسلط نہیں ہوتی۔ خداوندِ عالم مقام آزادگی تک پنچانے والے زندگی کے مصائب و مشکلات کے فلفہ کو بیان

امر کی فلنفی "ایمرس" لکھتاہے کہ۔ "انسانی زندگی میں بھی بھی ایسی تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں جو اس کے معمولات کو درہم برہم کردیتی ہیں لیکن وہی تبدیلیاں اس کی ترقی کا سبب بنتی ہیں۔ خطرے میں روے بغیر' مال و متاع اور وقتی طور پر دوستوں کو چھوڑے بغیررو حانی کمالات حاصل نہیں کئے جاسکتے۔ مشكلات ك فوائد زماند كزرنے كم ساتھ سمجھ ميں آتے ہيں۔ یماری ' اعضاء کے نقائص ' دولت کا چھن جانا اور دوستوں کا مچھر جانا بظاہر ناقابل تلافی نقصان نظر آتے ہیں لیکن زمانہ گزرنے کے ساتھ ساتھ ان کے ازالہ کی صلاحیتیں جو انسان کے اندر پوشیدہ ہوتی ہیں یروان چڑھنے لگتی ہیں۔ عزیزوں کی موت جو پہلے پہل مصبب اور محرومیت کے سوا کچھ محسوس نہیں ہوتی کچھ عرصہ بعد اس کا روشن پلونمایاں ہو تا ہے۔ کیونکہ یہ تمام وقائع ماری زندگی میں انقلابات كوجنم رية بين-" (فلفراجماعي ص ١٩٩٨-١٩٩٧)

حضرت علی علیہ السلام عثمان بن صنیف کے نام اپنے ایک خط میں ایسے
لوگوں کو جو شکلات اور دشواریوں کے سائے میں پلے بڑھے ہوں بہاڑوں پر
اگنے والے در خول اور تن پرور اور راحت طلب لوگوں کو گلتال میں پروان
چڑھنے والے زم و نازک یودوں سے تشبیہ دیتے ہیں۔

"الاو ان الشجرة البرية اصلب عودا والروائع الخضرة ارق جلوداً والنابتات الغذية اقوى و قودا وابطأ خموداً" كيول مين اس دنيا مين اني وا مستكيال ايجاد كرون؟ اس جمال مين جمال مرچز تغیر کاشکار ہے مرچز سفریس ہے اور میں خود بہت جلد تابود ہوجاؤں گاوا ستگیاں کس کام کی ؟.... اے امیل! اے میرے بیٹے اگر تو مجھ سے مجھ جائے تو اس دنیا میں میرے لئے کیا باقی بیج گا؟ بسرحال مجھے خود کو اس ناگوار حادثے کے لئے تیار مکنا جائے کیونکہ کوئی مجھے مطمئن نہیں کرسکتاکہ میں تھے سے قبل مرجاؤں گا۔ یں اگر تو جاہتا ہے کہ خوشخت زندگی بسر کرے تو اپنے دل کو صرف لافانی زیبائیوں سے وابستہ کر۔ کوشش کر کہ تیری خواہشات محدود اور وظائف مرچزر مقدم مول- فقط ان چزول کو طلب کرجو اخلاقی قانون سے مغایرت نہ رکھتی ہوں۔ اینے اندر سے عادت ڈال کہ اگر کوئی چر تھے سے چھن جائے تو تھے ناگوار نہ ہو اور جب تک خمیر اجازت نه دے کی چیز کو قبول نه کر۔ اس صورت میں يقيناً تو خوش بخت ہوگا اور اس دنیا کی کی چیز سے شدید وبستگی پیدا نہ (or 20 21)"->

حضرت على عليه اللام النه ايك جمله مين درس دية بين كه -"بالتعب الشديد تدرك الدرجات الرفيعة والراحة الدائمة -"

"وشواریاں برداشت کرنے اور سخت مصائب اٹھانے کے ذریعہ ہی انسان ہمیشہ کی آسائش اور زندگی کے اعلیٰ درجات حاصل کرسکتا ہے۔"(غررالحکم ص ۳۳۷)

بیٹھ گئے اور اس حال میں فنا کے گھاٹ اتر گئے۔ ہمارے ذہن میں اٹھنے والے بیشتر تفکرات اس قدر خود بخود روال ہوتے ہیں کہ ہمیں بعض او قات ان کا جائزہ لینے کا موقع بھی نہیں مل پا آ۔ اگر ہم یہ جائزہ لینے کے لئے کہ ہم کیا سوچ رہے ہیں ایک لمحہ کے لئے اپنی فکر کی روانی کو قابو میں کریں تو دیکھیں گے کہ ہم ہر روز متعدد عزم کرتے ہیں اور سینکٹوں اراوے باندھتے ہیں لیکن اس بات کی طرف متوجہ نہیں ہوتے کہ ہمارے اکثر اراوے ناقص اور ب توجهی کا شکار ہوتے ہیں لیکن چاہم سمجھ میں لیکن ہماری خواہش ہوتی ہے کہ کوئی کام انجام پائے 'ہم سمجھ رے بین لیمن ہماری خواہش ہوتی ہے کہ کوئی کام انجام پائے 'ہم سمجھ رے اس کا اراد بھی کرلیا ہے حالانکہ در حقیقت ہم ایک قتم کی سمل انگاری کا شکار ہوتے ہیں اور یوں کام در حقیقت ہم ایک قتم کی سمل انگاری کا شکار ہوتے ہیں اور یوں کام مئونشر ہوجاتا ہے۔

البتہ جب کی ارادہ کو مُوَ فَرَّ کرتے ہیں تو در حقیقت ہم نے یہ اراد تا کیا ہو تا ہے بینی ارادہ کیا ہو تا ہے کہ یہ کام انجام نہیں دیں گے اور اس کے بارے میں خم ٹھونک کر میدان میں نہ آئیں گے اور ہماری یں آخر ایک طرح کاارادہ ہے۔

کاموں میں بعطل اور سستی برتا بہت آسان ہے۔ خاص طور پر اگر آپ خود کو عملاً فریب دیں اور اپنے آپ کو یہ دھوکہ دیں کہ میں متعقبل میں بہتر انداز میں پیش رفت و ترقی کرسکتا ہوں۔ یعنی اس وقت اپنے ذہن کو یہ دلاسہ دے کر مطمئن کردیں کہ آئندہ بہتر حالات رونما ہول گے۔ اس صورت میں آپ صرف خود کو فریب

"جان لو کہ بیابانوں میں اگنے والے درخت جو تحق اور کم آبی میں

پروان چڑھتے ہیں ان کی کئڑی سخت اور ان کی آگ خوب بھڑ کنے اور

جلانے والی ہوتی ہے اور بہت دیر میں بجھتی ہے۔ لیکن باغوں میں

پروان چڑھنے والے درختوں کی چھال نازک اور لکڑی نرم ہوتی ہے

اور جلد ٹوٹ جاتی ہے۔" (نہج البلاغ کمتوب نمبرہ می)

آنخضرت وصیت کرتے ہیں کہ۔

"علیک بادمان العمل فی النشاط والکسل "

"کی حال میں بھی ہو خواہ ست ہویا ہشاش بشاش کاموں کے لکھیں

میں ثابت قدی اور مسلس جدوجمد کادامن ہاتھ سے نہ چھوڑو۔"

میں ثابت قدی اور مسلس جدوجمد کادامن ہاتھ سے نہ چھوڑو۔"

(غررا کھم ص ۲۸۹)

"علیک بالجدوان لم یساعدالجسد"
"برکام میں سنجدگ سے کوشاں رہو ہرچند بدن میں کافی قوت و طاقت نہ ہو۔" (غررا لحکم ص ۳۸۳)
"من قعدعن الفر صة اعجز والفوت"
"اگر فرصت کے دوران انبان بیٹا رہ اور سل انگاری کا مظاہرہ
کرے تو یہ وقت گزر جانے کے بعد وہ عابز ہوجاتا ہے۔"

(غررا کھم - ص ۱۵۳) معروف امریکی محقق ''ولیم جان ریلی '' لکھتا ہے کہ۔ ''ہم آریخ کے قبرستان میں ہزارہا انسانی ڈھانچوں کامشاہدہ کرتے ہیں جوعین دم کامیابی شک د شبہ اور ارادے کے نقدان کی بناء پر تھک کر "مثل المؤمن مثل سبیکة الذهب ان نفخت
علیها احمر تو ان و زنت لم تنقص"
"مومن کی مثال سونے کی ڈلی کی ہے کہ اگر اس کا رنگ سرخ
ہونے تک اے آگ کی بھٹی میں پکایا جائے تب بھی اس کے وزن
میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی۔" (نبج الفصاحہ ص ۵۶۲)
حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔
"المؤمن نفسه اصلب من الصلد"
"مومن کانفس سخت بھرسے بھی زیادہ مضوط ہوتا ہے۔"
(بحار الانوارج ۱۵۔ ص ۹۳)

"ان" كتاب كـ المساحدة المساحدة

"جب ہدف تک پنچنے کے سلسلہ میں ہماری کو ششوں کے درمیان کوئی الیی رکاوٹ مائل ہوجائے جس کو عبور کرنا مشکل یا غیر ممکن ہو 'تو ہمارے اندر ناکامی کا احساس پیدا ہو تا ہے۔ ہماری ناکامی کا باعث لینے والی رکاوٹیس ممکن ہے بیرونی ماحول کی پیداوار ہوں 'دو سرے افراد ہوں اور ممکن ہے ہمارے اپنے نقائص ہوں۔ ناکامیوں کو برداشت کرنے کی طاقت مختلف لوگوں میں مختلف ہوتی ہے۔ ممکن ہے ایک معین مد تک ناکامی کا سامنا کرنے سے بعض لوگ نفیاتی طور پر شکست و رہیخت کا شکار ہوجائیں اور عین ممکن ہے کچھ دو سرے لوگ اسے آسانی سے سہ جائیں۔ وہ لوگ جن میں ناکامیاں دو سرے لوگ اسے آسانی سے سہ جائیں۔ وہ لوگ جن میں ناکامیاں برداشت کرنے کی طاقت کم ہو' ممکن ہے ناکامی کے موقع پر اپنی راہ برداشت کرنے کی طاقت کم ہو' ممکن ہے ناکامی کے موقع پر اپنی راہ

دے رہے ہوں گے اور اس خام خیالی کا شکار ہوں گے کہ مستقبل مشکلات سے مبرّا اور جدوجہد سے خالی اور موجودہ سختیاں عارضی اور جلد گزر جانے والی ہیں لیکن ورحقیقت کاموں کے دوران اور اجھے اور اہم کاموں کی راہ میں مشکلات منہ کھولے کھڑی ہوتی ہیں کسی سحر آمیز طلسی مستقبل کا کوئی وجود نہیں۔ تمہارا حال ہی نعمت ہے جو تمہارا حال ہی نعمت ہے جو تمہارے اختیار میں ہے اور اس وقت ہاتھ آئی ہوئی فرصت گزشتہ کامیابیوں اور آئندہ کی امیدسے زیادہ قدرو قیمت کی حال ہے۔ کامیابیوں اور آئندہ کی امیدسے زیادہ قدرو قیمت کی حال ہے۔ "

#### ایک اعلیٰ امتیاز

ایمان بی وہ واحد عامل ہے جو انسانی روح کو اس قدر قوی بنا سکتا ہے اور اس کی استعداد کے دائرہ کو اس حد تک وسعت دے سکتا ہے کہ وہ سخت ترین مصائب اور پیچیدہ ترین مشکلات کا سامنا کرنے کے لئے تیار رہے اور کسی صورت ضعف و زبونی کا اظہار نہ کرے۔ باایمان مخص جانتا ہے کہ سختیاں جس قدر بھی گراں ہوں' وہ شکست تسلیم نہ کرنے والی روح کا مقابلہ نہیں کرسکتیں اور آخر کار گھٹے ٹیک دیتی ہیں۔

زمات اور مشکلات پر مخل و برداشت بعض نفیاتی باریوں کے نقصانات انسان تک نمیں پہنچنے دیتا۔ یہ ایمان کی قوت ہے جو صبرو مخل کی صلاحیت میں اضافہ کرتی ہے۔ پیغیرِ اسلام اس خصوصیت کو مردانِ خدا کا امتیاز قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

ترک کرکے کوئی دو سراپیشہ اختیار کرتاہے تو اس کے لئے یہ استدلال پیش کرتا ہے کہ "میرے خیال میں اس پیشہ کو اختیار کرے میں لوگوں کی اور اینے وطن کی زیادہ خدمت کرسکتا ہوں" 🔃 🔃 حالاتک حقیقت اس کے برعکس ہے کیونکہ وہ یہ کام کرنے کی لیافت و الميت نميں ركھتا اس لئے اپنا پيشہ بدل ليتا ہے۔ انسان اپنے اعمال و افعال کے حق میں ولائل و براہین لا تا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ اینے کاموں کو درست اور صحیح ثابت کرے۔ غيرواقعي استدلال ايك دفاعي عمل يا كلت كي علامت إلى اس سے یہ ظاہر ہو آئے کہ انسان مشکلات کے مقابلہ کی راہ سے واقف نہیں۔ ایسے لوگ جو واضح طور پر نقائص میں مبتلا ہوتے ہیں اس قتم کے غیرواقعی استدلال کا سمارا لیتے ہیں۔ انہیں چاہئے کہ وہ اپنے نقائص کی تشخیص کے بعد ان کے علاج کی کوشش کریں۔ جب ہم شکت کھاتے ہیں تو ہمارا غافل ضمیریاس ویژمردگی پیدا کر تاہے ہمیں غیر حقیقی استدلال پر اکساتا ہے۔ بہتریہ ہے کہ ایسے لوگ اینے یاس و ناامیدی کا اعتراف کریں اور مشکلات یر قابویانے کے لئے قوت کے حصول کی کوشش کریں اور اس شکست کو بھول جائیں جو ہمارے ہاتھ پر ہاتھ دھرے بیٹھے رہنے کا نتیجہ تھی اور مشقبل کی منصوبہ بندی میں اس شکست سے فائدہ اٹھائیں۔ النشال یہ استان مشکلات اور وشواریوں سے فرار غلط علاج ہے کیونکہ ایک قلیل مرتت تک توبه فریب کار گر ہے لیکن بہت جلد انسان دردو بیاری اور

گم کر بیٹیں اور ایسے کام کر بیٹیں جو انہیں اپنے ہدف سے دور کردیں۔"(اصولِ روان شناسی "مان" ص۱۳۸) ضعف و ناتوانی کی پردہ پوشی

کسی عمل سے گریز کے لئے خود اپنے آپ کو دھوکا دینا اور جو کام انسان
اپنے ضعف و کمزوری کی بناء پر انجام دینے سے قاصر ہے اس کے بارے میں
بمانے تراشنا ایک نفیاتی مسلہ ہے۔ جو شخص اپنے کاموں میں ثابت قدی اور
مسلسل جدوجمد کا مظاہرہ نہیں کر آ وہ جس کام میں بھی ہاتھ ڈالٹ ہے اسے یا تو
ناتمام چھوڑ دیتا ہے یا زندگی کی مشکلات کا سامنا کرنے سے بچکیا آ ہے 'اپنے اس
نقص کے سلسلہ میں مسلسل عذر و بمانے تراشتا ہے اور یوں خود کو فریب دیتا
ہے۔

حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں۔

"قديكذب الرجل على نفسه عند شدة البلاء بما للم يفعله" لم يفعله"

"ببا او قات انسان مشکلات و مصائب سے گھرا کر جب عمل سے کترانا چاہتا ہے تو خود سے جھوٹ بولتا ہے اور اپنے نفس کو فریب دیتا ہے۔"(غرر الحکم ص ۵۳۷)

یہ بات اب علمی سطح پر بھی ثابت ہو چکی ہے جس کے لئے نفسیات وان "خود فریجی" کی اصطلاح استعال کرتے ہیں۔ "جب کوئی شخص کسی کام کی انجام دہی سے عاجز رہتا ہے اور اپنا پیشہ "عندتضایق حلق البلاءیکون الرخاء"
"جوں ہی مثلات کی زنجر کا طقہ تگ ہوتا ہے آسائش آپنجی ہے۔"(غررالحکم ص٣٨٩)

مصائب کے مقابل صبرو کھیلائی پیغیرانِ اللی کی ان تعلیمات میں شامل ہے جووہ انسانیت کی تربیت کے لئے لے کر آئے ہیں۔

"کی پیغیر کو بتایا گیاکہ ایک بوڑھی عورت کا اکلو آلڑکا بو نمایت لاکق و فائق تھا وفات پاگیا ہے۔ عورت کاغم سے بڑا حال ہے اور محسوس ہو تا ہے کہ اس کی روح بھی تفسی عضری سے پرواز کرجائے گ۔
آپ سے گزارش ہے کہ اس کے یمال تشریف لے چلئے اور پندو نفیحت اور نرم گفتاری کے ذریعہ اسکو دلاسہ دیجئے' اس کاغم ہکا کیجئے۔ پیغیرِ فدا اس عورت کے گر تشریف لے گئے اس دوران انہوں نے دیکھا کہ گھر کے ایک کونے میں کورت پلے ہوئے ہیں۔ انہوں نے رکھا کہ گھر کے ایک کونے میں کورت پیلے ہوئے ہیں۔

عورت فيجواب ديا: بال عدد عدد المحدد المال المحدد

کیاوہ تمام بیخ آپی عمر پوری کرتے ہیں؟ پیغیر نے سوال کیا۔ عورت نے کہا: ان میں سے بعض کو ہم ذریح کرکے ان کا گوشت استعال کرلیتے ہیں۔

پنیبرٹ نے پھر سوال کیا: کیا انہیں ان کی ماؤں کے سامنے ذہ کرتے ہو؟ ضعف و ناتوانی محسوس کرنے لگتا ہے۔ جب انسان مشکلات کے مقابل رق عمل کا اظمار کرتا ہے تو اسے خود سے سوال کرنا چاہئے کہ کیا علی خود اپنے آپ کو اور دو سرول کو دھوکا دے رہا ہوں؟ کیا میں نے غیرواقعی استدلال کا سمار الیا ہے؟ مجھے کس طرح حقیقت بہندی سے کام لیتے ہوئے مشکلات کا سامنا کرنا چاہئے؟

کسی موضوع پر محض گفتگو کرنا کانی نہیں بلکہ مشکل کے حل کے لئے قدم برمھانا چاہئے اور اس پر وقت صرف کرنا چاہئے اور عذر تراثی و بہانہ بازی کے ذریعہ وقت نہیں گزارنا چاہئے۔

غیرواقعی استدلال ناپندیده اور خدموم ہے۔ کیونکہ یہ ایک طرح سے خود اپنے آپ کو اور دو سرول کو نادا نسکل میں فریب دینا ہے۔ انسان کے لئے ضروری ہے کہ وہ حقائق کا سامنا کرے صواب اور ناصواب کی تشخیص کرے اور مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قدم بردھائے'' کی تشخیص کرے اور مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قدم بردھائے'' کی تشخیص کرے اور مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قدم بردھائے'' کی تشخیص کرے اور مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قدم بردھائے'' کی تشخیص کرے اور مشکلات کے حل کے سلسلہ میں قدم بردھائے''

مشکل حالات اور بحرانی صورت حال میں یاس و ناامیدی کی ممانعت کرتے ہوئ امیر المومنین حضرت علی علیہ السلام نصیحت کرتے ہیں کہ پیچیدہ ترین اور دشوار ترین مراحل میں بھی انسان کو مشکلات سے فرار اختیار نہیں کرنا چاہئے اور امید کادامن ہاتھ سے نہیں چھوڑنا چاہئے۔

"عندتناهى الشدائديكون توقع الفرج" "ختيال اور پيثانيال اني انهاكو پنج جائيس تب بھى فراخى اور كاميابى كى اميدر كھو-"(غرر الحكم ص٨٩٩) من پائيدار قلبى روابط اور باہمى دوسى كى تاكيد كرتے ہوئے فرماتے ہيں كه: "ان الله يحب المداومة على الاخاء القديم فداو موا"

"خداوند بزرگ و برتر کوید بات پند ہے که مسلمان اپنی دوستیول میں ثابت قدم رہیں اور اپنی قدیم دوستیول کو اسی طرح محفوظ رکھیں۔ پس بیشہ دوستی اور قلبی تعلق میں وفادار رہو۔"

(نیج الفصاحه -ص ۱۵۲)

اسی بارے میں "ڈاکٹر آویبری" لکھتا ہے کہ۔
"بیا او قات برت مید تک ہم کسی کے ساتھ میل طاب رکھتے ہیں
لیکن پھر بھی خاطر خواہ طور پر اسے پیچانے سے عاجز رہتے ہیں۔ اس
وجہ سے کہا جاتا ہے کہ "قدیم دوستوں کو کسی صورت گوانا نہیں
چاہئے کیونکہ ان جیسے آسانی سے نہیں پاسکتے۔"
حقیقی دوست وہ ہے جو مشکل وقتوں میں محبت کے رشتے کو کمزور نہ

یں دوسے وہ جو ہو ہوں یں بعد کرد رہا ہوتو پرٹ وے اور جب مصائب کا سلاب ہمارے سروں سے گزر رہا ہوتو اس کی آئش مودت محنڈی نہ پڑے ۔ اگر تہیں ایسے دوست میشر ہوں تو اس کی قدر کرو۔ اس نکتہ کو ہمیشہ ذہن میں رکھو کہ دوست بناتا جتنا مشکل ہے اس سے کہیں زیادہ مشکل اس دوستی کی حفاظت ہے۔ ہم انصاف سے کام نہیں لیتے وگرنہ اس بات کا اعتراف کریں کہ ہمارے اکثر دوست ہماری سستی کی وجہ سے ہم سے دور ہوتے ہیں۔ ایک مرتبہ بھر کہتا ہوں کہ یوں ہی آسانی کے ساتھ اپنے دوستوں سے جواب لما : بي بال- المحادة المحادة المحادة المحادة المحادة کیا اس کے بعد ان بچوں کے ماں باپ تم سے دور ہوجاتے ہیں؟ نہیں ہرگز نہیں۔ عورت نے جواب دیا۔ جب گفتگو یمال تک بینی تو پنیبر نے فرمایا۔ اے خاتون تم خداوند عالم كى بارگاه ميں اور اس كى مشيت كے سامنے ان كوتروں سے زيادہ ضعف اور کم ہمتی کا اظہار نہ کرو۔ حالاتکہ تم ان کی تگاہوں کے سامنے ان کے بیوں کو ذیح کرتے ہوتب بھی وہ تم سے دوری اختیار نہیں کرتے اور تمهارا گھر نہیں چھوڑتے۔ حالانکہ تمهارا یہ عمل خور تہمارے ہی لئے مفید ہو آ تھا اس کا ان کبوتروں کو کوئی فائدہ نہیں بنچا تھا۔ جب کہ تمہارے فرزند کی موت میں خود تمہاری اور تہاے فرزند کی مصلحت ہے۔ یہ گفتگو من کر عورت کی حالت میں یک بیک تغیر رونما ہوا اس کے اندر ایک عجیب انقلاب چوف برا 'ب اختیار محدے میں گر بردی ' عذر خواہی کرنے لگی اور بارغم اس کے دل سے بلکا ہوگیا۔ " ہے کوئی ایمان سے بری قوت جو چند کلمات کے ذریعہ زخی دلوں کو

پائيدار دوستي

ایک اور اخلاقی نضیلت جس کی پابندی ہر مسلمان پر ضروری ہے دوستی اور مودت میں ثابت قدمی و پائیداری ہے۔ پنیمبر اسلام اپنے مانے والوں کو آپس

يول آسوده كردے"

mut.

MLL

نوال باب

## حقيقى عرقت وشرافت

ایک روحانی ضرورت

مصنوعی اخمیازات

اسلام کی نگاہ میں عرقت کا مغموم

اسلام کی نگاہ میں عرقت کے اجتماب کے المحال کے مطابق ہوتا چاہے کے استعماد کے اس

ہاتھ نہ دھویے کیونکہ سے دوست کیمیا کی طرح کمیاب اور سونے کی طرح گرا جہا ہیں۔ دوستی وہ ہے جو آدم مرگ پائیدار ہو اور مرنے کے بعد بھی اس میں کی نہ ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر اپ دوستوں کا دقت کے ساتھ اور حکمت کے تقاضوں کے تحت انتخاب کریں اور ان کو ان کی فضیلت و تقویٰ عظمت و روحانیت کی وجہ سے دوست رکھیں تو کسی وقت بھی حوادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس۔ موادث روزگار ہمارے اور ان کے درمیان دوری بیدانے کرسیس



270

ماسا

Show the Color of the second

大きないというないのであることではないというと

مختلف و متمائز بناتی ہے اور بے شک انسان کی سعادت یا بد بختی کے سلسلے میں اس کے اثرات ان اختلافات سے زیادہ موثر ہوتے ہیں جو انسانوں کے اپنے ساختہ و پرداختہ مقررات کا متیجہ ہیں۔

انسان کی بنیادی روحانی ضرورت اور کمال دوستی کے لوازم ہیں سے ایک "عرقت طلبی" کی حس ہے جو اس کی بہت ہی سرگرمیوں کا ہدف ہے۔ آدی عرقت کا شیفتہ ہے اور اسی نببت سے ذکت و خواری سے متنفر و بیزار رہتا ہے۔ جب اس کی عرقت و آبرو کو خطرے کا سامتا ہو تو وہ اس سے نجات کے لئے اپنی تمام قوتوں اور استعداد کو بروئے کار لا تا ہے اور ہر ممکن طریقہ سے اپنی شکست کی راہیں مسدود کرتا ہے۔ انسان کے لئے ناکامی کا خوف اور اس رنج و ناگواری کا احساس جو بے عرقی کی تصور سے ہو تا ہے اصل شکست اور عقب ماندگ سے نیادہ سخمین ہے اور یہ اکثر زندگی کو وحشت ناک بنانے کا سبب بنتا ہے۔ بعرقی کا بی احساس ہے جو بعض افراد کی حساس روح میں سخمین اور میب طوفان بیا کردیتا ہے بیاں تک کہ ان کی نظر میں دنیا طلامت خیز اور بے میٹ سے میٹ سے میٹ سے بہت سے میٹ سے بہت سے دوگ اس و حشت اور اضطراب سے نجات کے لئے خود کشی کے دامن میں بناہ لوگ اس و حشت اور اضطراب سے نجات کے لئے خود کشی کے دامن میں بناہ لوگ اس و حشت اور اضطراب سے نجات کے لئے خود کشی کے دامن میں بناہ لوگ اس و حشت اور اضطراب سے نجات کے لئے خود کشی کے دامن میں بناہ لوگ اس و حشت اور اضطراب سے نجات کے لئے خود کشی کے دامن میں بناہ

لیتے ہیں۔
شکست اور ناکای کے بعد ایک شرمندہ اور مایوس وجود میں بدل جانے کی بجائے انسان کو چاہئے کہ وہ اس صورت حال سے مقابلہ کی صحح اور مناسب راہ کے بارے میں غور و فکر کرے۔ عاقلانہ رُوش یہ ہے کہ اپنی صلاحیتوں کو ایک مناسب راہ پر بروئے کار لائے اور شائستہ طریقے سے اپنی لیافت کا اظہار اور مناسب راہ پر بروئے کار لائے اور شائستہ طریقے سے اپنی لیافت کا اظہار اور

# ایک روحانی ضرورت

انسان بنیادی طور پر جسمانی ضروریات کے ساتھ ساتھ روحانی ضروریات بھی رکھتا ہے جن کا ہر حال میں پورا ہونا اس قدر واضح و آشکارا ہے کہ اس کے بارے میں کسی بحث و گفتگو کی گنجائش نہیں۔ اگر کسی وقت اچھی طرح اور مناسب موقع پر ان ضروریات کی تسکین نہ ہوپائے تو روح اعتدال کی راہ چھوڑ دی ہے اور اجتماعی و انفرادی زندگی میں مشکلات اور نقصانات وجود میں آتے ہیں اور ایسے ناقابل برداشت اختلال و ناگواریاں ظاہر ہوتی ہیں جن کی حلافی تقریباً ناممکن ہوتی ہیں جن کی حلافی تقریباً ناممکن ہوتی ہے۔

انسان کی مادی احتیاجات کے برخلاف اس کی روحانی ضروریات بہت وسیع بیں۔ اس بناء پر روحانی تقاضوں اور خواہشات کو محدود نہیں کیا جاسکتا۔ ہر چند روحانی ضروریات کے بارے میں علمی تحقیقات کے آغاز کو زیادہ عرصہ نہیں گررا لیکن ان کا وجود کوئی نئی بات نہیں بلکہ انسانی حیات کے آغاز سے ہی بیہ احتیاجات اس کے ساتھ ساتھ ہیں۔

روحانی اعتبارے افراد بشر مساوی سطح پر نہیں بلکہ ان کے در میان تفاوت بایا جاتا ہے اور کی چیز لوگوں کا طرز تفکر اور احساس و عمل ایک دو سرے سے

شخصیت کا اعلان کرے ماکہ اسے کھویا ہوا روحانی اعتدال اور شخصیت کا توازن دوبارہ حاصل ہوجائے اور اس تلافی کے بعد اپنی بقید عمر کو عرّت نفس اور استقلال کے ساتھ بسر کرسکے۔

عرّت طلبی کی حس 'جس کا جے خود دست قدرت نے انسانی وجود میں ہویا ہے جوہ بین ہی سے مختلف صور توں میں پروان چڑھنا شروع ہوجاتی ہے اور دو سری روحانی خصوصیتوں کی نبیت بہت جلد ظاہر ہونے لگتی ہے۔ کم سن بچے کا حساس دل بھی عرّت افزائی کے لئے بے قرار رہتا ہے۔ فطر قا کر بیچ اپنے اطراف زندگی بسر کرنے والوں سے عرّت افزائی کی توقع رکھتے ہیں اور اس میں اور اس میں کرتے۔ یی وجہ ہے کہ جب ان کے کھر میں کسی نئے بیچ کا اضافہ ہوتا ہے اور ماں کی زیادہ توجہ اس نومولود کی طرف ہوجاتی ہے اور اسے برے بیچ پر پہلے جیسی توجہ کا موقع نہیں مل پاتا تو یہ پچ ہوجاتی ہے اور اسے برے بیچ پر پہلے جیسی توجہ کا موقع نہیں مل پاتا تو یہ پچ ہوجاتی ہے اور اسے برے بیچ پر پہلے جیسی توجہ کا موقع نہیں مل پاتا تو یہ پچ ہوجاتی ہے اور اسے برے بیچ پر پہلے جیسی توجہ کا موقع نہیں مل پاتا تو یہ پچ اظہار کرتا ہے اور اسے اپنار قیب سجھنے لگتا ہے۔ نومولود سے غضہ و نفرت کا اظہار کرتا ہے اور اسے اپنار قیب سجھنے لگتا ہے۔

اگریج کومسلسل حق تلفی اور اس بات کا احساس ہونے گئے کہ اسے نظر انداز کیا جارہا ہے تو اس کے نتیجہ میں اس کی اندر کینہ توزی مند اور حمد کے جذبات جڑ پکڑنے لگتے ہیں اور وہ بہت آسانی سے گراہی اور فریب کاشکار ہوجا تا ہے۔ اس میں نفیاتی عوارض جنم لینے لگتے ہیں اور متعدد پیچیدہ مشکلات اسے گئے ہیں۔

ہر قوم کی عظمت و انحطاط یا عرّت و پہتی اس کے نفسیاتی حالات سے وابستہ ہے۔ اور آخرکار سے کیفیات قوموں کے طرز تفکر اور اعمال پر اثر انداز

ہوتی ہیں۔ انفرادی خصوصیات 'جیے پاکیزہ احساسات اور نمایاں روحانی خصائل کا ایسے امتیازات سے جو زندگی ہیں کب کئے جاسکتے ہیں مثلاً منصب و مقام وغیرہ کوئی مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ کسی بھی شخص یا قوم کی عزّت و احرّام کے سلسلہ میں بیرونی عوامل سے زیادہ اندرونی اسباب کا وخل ہوتا ہے۔ بد بختی و ذلت اور سعادت و شرف اندرونی حیات کے تابع ہے حالا تکہ کو تاہ فکر افراد کا خیال ہے کہ طبقاتی تفاوت اور ذات پات شرافت کے درجات کے تعین میں اصل عامل ہیں۔

## مصنوعي امتيازات

معاشرہ میں بکشرت ایسے لوگ پائے جاتے ہیں جو عرقت و شرف کے عوامل کی تشخیص کے سلطے میں غلطی کا شکار ہیں۔ کیونکہ ان لوگوں کی روحانی ضروریات صحیح رائے ہے پوری نہیں ہوتیں اس لئے وہ اصل راستہ ترک کرکے انحرافی اور ضرر رسال رائے اختیار کرلیتے ہیں' اپنی تسکین کے جعلی طریقے دریافت کرتے ہیں اور بالکل اس ڈو ہنے والے کی مانند جو اپنی نجات کے لئے جملی لئے ہر بہ قیمت سمارے کی جانب ہاتھ بردھا تا ہے عرقت پانے کے لئے جعلی امتیازات کے حصول کی خاطر کمی فتم کی کوشش سے دریغ نہیں کرتے۔ مثلاً ممکن ہے ایسے لوگوں میں مال و دولت کے حصول کی نہ ختم ہونے والی خواہش میں مال و دولت کے حصول کی نہ ختم ہونے والی اختیار' عقل' انصاف اور مصلحت جیسی چیزوں کو ختم کردے۔ یہ غیر صحت مندانہ کیفیت انسان کو ایک بے چین اور مجبور و لاجار وجود کی صورت میں بدل مندانہ کیفیت انسان کو ایک بے چین اور مجبور و لاجار وجود کی صورت میں بدل

بناء پر نہ صرف میر کہ عربت و شرافت کے احساس سے بے ہمرہ ہوتے ہیں بلکہ زندگی کی بھری ہوئی موجوں کے سامنے خود کو تنا' بے یارومددگار اور پریشان پاتے ہیں اور بالا خر اسی بے چارگی اور تنائی کے عالم میں موت کی آغوش میں چلے جاتے ہیں۔

عرقت ایک ایباشریں احساس ہے جو روح کی گرائیوں سے ابھر کر ہرسو پھیل جاتا ہے۔ ایبا انسان جو عرقتِ نفس کا حامل ہو معاشرہ کا بھی محبوب ہو تا ہے۔ یہ درست ہے کہ بعض لوگوں کے دل میں افتخار کے اعلیٰ درجات کے حصول کی خواہش ہوتی ہے ساج کے افتی پر ستاروں کی مائند چمکنا چاہتے ہیں الیے شکوہ و رونق سے دو سروں کو خیرہ کرنے کے آرزدمند ہوتے ہیں۔ ان کا دل چاہتا ہے کہ نہ صرف ان کا نام لوگوں کے وردِ زبان ہو بلکہ لوگ ان کی تصویر دلوں میں سجائے رکھیں۔ لیکن اس آرزو کی شکیل کے لئے انسان کو اپنا وطیرہ حقیقت بنی بنانا چاہئے اور زندگی کے ستون کو عرقت و شرافت کی حقیقی بنیادوں پر اعمانا چاہئے۔

ایک مغربی دانشور کمتاہے کہ۔

وول محض درہم و دینار کا نام نہیں۔ اصل ثروت وہ معنوی صفات ہیں جو چور بھی نہیں چرا کتے۔ بکثرت ایسے لوگ پائے جاتے ہیں جو ان صفات کی بدولت صاحب ثروت لوگوں کی توجہ و احترام کا مرکز بن جاتے ہیں۔وولت محنت و مشقت کے ذریعہ حاصل کی جاستی ہے لیکن شرافت و آبرو کا حصول کیو نکر ممکن ہے۔۔۔۔؟ یہ وہ چیز ہے جو سونا 'چاندی کے ذریعہ بھی حاصل نہیں کی جاسکتی۔ دیتی ہے جو خود اپنے لئے بھی رنج و غم کا سبب ہوتا ہے اور دو سروں کے لئے بھی ضرر رساں بن جاتا ہے اور اگر کسی معاشرہ میں ایسے لوگوں کی تعداد بڑھ جائے اور اکثریت ایسے افراد پر مشتمل ہوجائے تو یہ لوگ ساج کو اختلال اور وشواری میں مبتلا کردیتے ہیں۔

مطیبت یہ ہے کہ ضرورت سے زیادہ مال و دولت اکثر ان دو صفات کا سبب بنتی ہے کہ جن میں سے ہر صفت اپنے مقام پر شقادت و بد بختی پر منتی ہوتی ہے۔ یا تو یہ کہ انسان کو جادہ اعتدال اور راہِ متنقیم ہے مخرف کرکے ہوس بازی کی جانب لے جاتی ہے اور یا یہ کہ انسان دولت و ثروت کے عشق کا اس قدر اسیر ہوجا تا ہے کہ بت کی مانند اس کی پرستش کرنے لگتا ہے اور ہر چیڑ کو اس کی جھینٹ چڑھانے پر آمادہ رہتا ہے۔

البتہ ہمارا مقصد یہ نہیں کہ انسان کو مال و دولت کے حصول اور ضروریاتِ زندگی پوری کرنے کے سلسلے ہیں کسی قتم کی رغبت کا اظہار نہیں کرنا چاہئے بلکہ مرادیہ ہے کہ ضرورت سے زیادہ مال و دولت کسی کی خوش بختی ہیں معمولی سا اثر بھی نہیں رکھتے۔ یہ چیز کسی صورت کسی کی روحانی تسکین اور آسودگی کا سبب نہیں بن سکتی ۔ انسانوں میں پائے جانے والے اکثر روحانی عوارض کا سبب مال و دولت کی جانب ضرورت سے زیادہ میلان اور محض اسی جانب جھکاؤ ہے۔

ظاہر ہے کہ نامناسب ہدف کے ذریعہ اچھا نتیجہ حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ روحانی اضطراب بے سوچے سمجھے نامتناسب ہدف کے انتخاب کامنطقی نتیجہ ہے۔ للذا ایسے بے حساب دولت مند بھی ملتے ہیں جو معنوی اقدار سے فاقد ہونے کی ہوا۔ اسکندر جو اس فلفی سے ملنے کا شدید اشتیاق رکھتا تھا خود ہی اس سے ملاقات کے لئے نکل کھڑا ہوا۔

"دویو ژن" جو ایک آزاد منش اور بے نیاز انسان تھا اور اپنی عرّتِ نفس کا شخط اس کی نمایاں خصوصیت اور شعارِ زندگی تھا زمین پر لیٹا ہوا سورج کی کرنوں کی تیش سے لطف اندوز ہورہا تھا۔ جون ہی اسے احساس ہوا کہ کچھ لوگ اس کی سمت آرہے ہیں' اس نے تھوڑا سااٹھ کردیکھا۔ کیادیکھتا ہے کہ اسکندر جاہ و حثم' شکوہ و جلال کے ساتھ چلا آرہا ہے۔ یہ دیکھنے کے بعد دیو ژن پھر بے نیازی سے زمین پر لیٹ گیا۔ اسکندر نے قریب پہنچ کر نمایت اوب سے اسے سام کیا اور بولا آپ جھے سے جو چاہیں طلب کیجئے میں لقیلِ تھم میں کو آہی نہ کروں گا۔

"دیوژن" نے کما میرا صرف ایک نقاضا ہے۔ آپ کے آنے سے پہلے میں سورج کی کرنوں سے لطف اندوز ہورہا تھا۔ آپ آکے ان کرنوں کی راہ میں ھائل ہوگئے ہیں برائے ممرانی ذراایک طرف کوہٹ جائے۔

یہ من کر اسکندر کے ساتھ آنے والے لوگ تاک بھوں چڑھانے گے اور آپس میں کنے گئے کہ کس قدر تاوان شخص ہے جس نے استے اچھے موقع کو ضائع کردیا۔ لیکن اسکندر جو "دیو ژن" کی اس اعلیٰ ظرفی اور عربت نفس کے سامنے خود کو حقیر سمجھ رہا تھا' سوچ میں پڑگیا' مبسوت ہوگیا۔ بالا خرواپس آتے ہوئے اپنے ہمراہیوں کی باتیں من کرجو وہ اس فلفی کی تحقیرو ملامت کے سلسلہ میں کررہے تھے بولا۔ " سے میرا ول چاہتا ہے کہ میں بھی دیو ژن بن جاؤں" (آریخ علم از جارج سارٹن مص ۵۲۵)

جھے نہیں معلوم لوگ حقیقت سے کیوں روگرداں ہیں۔ دولت کو اس قدر عزیز رکھتے ہیں کہ اس کے حصول کے لئے جان جھیلی پر لئے مشاقانہ آگے بڑھتے ہیں اور کسی خطرے کو خاطر میں نہیں لاتے۔ اپنے جم کی صحت اور روحانی اطمینان سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں۔ دولتمند بننے کے لئے اپنی زندگی کے اہم ترین حقے کو رنج و ابتلاکی نذر کردیتے ہیں۔ درحالا نکہ سونا انسانی زندگی کے لیک وقیقہ کی برابری نہیں کرسکتا۔

لوگ گمان کرتے ہیں کہ دولت انہیں سعاوت تک پنچانے گا زریع ہے۔ یہ لوگ نہیں جانتے کہ خوش بختی مال و دولت سے نہیں خریدی جاعتی۔ (خام خیال) بے چارے جس قدر اس کے حصول کے لئے آگے برصتے ہیں اتنا ہی خود سے دور ہوتے چلے جاتے ہیں اور آخر کار اس پُر نیچ و خم راہ میں خود کو گم کر بیٹھتے ہیں اپنی روح ' احساسات اور فضائل کویامال کردیتے ہیں۔

سعادت کے لئے نہ روپیے پیہ لازم ہے 'نہ دولت و ثروت۔ جو چیز ضروری ہے لوگ اس سے غافل ہیں اور طالبانِ سعادت میں مجھے ایک فرد بھی ایبا نظر نہیں آ تاجو اس چیز کی جتبو میں ہو۔"

(در جبتوی خوش یختی- ص۱۳۹)

جب اسكندر كو ايران پر لشكر كشى كے لئے سپ سالار اعظم مقرر كيا كيا تو معاشرے كے مختلف طبقات سے تعلق ركھنے والے لوگ كروہ در كروہ اسے مبارك باد دينے آنے لگے۔ ليكن "ديو ژن" جو معروف يوناني فلفي تھا حاضرنہ

### اسلام کی نگاہ میں عربت کامفہوم

حیوانیت کی سطح سے بلند ہوکر عظمت کی بلندیوں کو چھولینا ہرایک کے لئے مکن ہے۔ کیونکہ کمالِ مطلوب تک رسائی کی آرزو ہرانسان میں رکھ دی گئی ہے اور یہ سوچ انسانی روح میں گہری جڑیں رکھتی ہے۔ لیکن اس کے باوجود تربیت کی ضرورت مسلمہ ہے کیونکہ سقوط و گمراہی کی راہوں کو اپنانے کے لئے کسی اجتمام کی ضرورت نہیں بلکہ بیت خواہشات خود بخود انسان کو انحطاط کی راہو رگادیتی ہیں۔

پت حیوانی خواہشات کی تگنائی سے باہر نکل کرہی انسان حقیقی کمال تک پہنچ سکتا ہے اور وسیع تر افق اور عالی تر افکار سے آشنا ہو سکتا ہے۔ پس اگر وہ چاہے تو لغزش کے موقع پر پت حیوان ہوجائے اور چاہے تو مخرّب مخرکات کے غلبہ سے قبل ان سے نجات حاصل کرلے اور فرشتوں کی مانند جمانِ بالاکی جانب پرواز کرجائے۔

اسلام خارجی و داخلی عوامل کے درمیان جو ہم آہنگی ایجاد کرتا ہے وہ کامیابیوں تک رسائی کے لئے روح کے ارتقاء کا ذریعہ ہے۔ تاریخ میں بھرت ایے افراد طبح ہیں جو اپنی مسلسل جدوجمد کے بل ہوتے پر انسانیت کے بلند و بالا درجہ پر جاہنے۔

اسلام کی نظرمیں ہر کسی کا مقام و منزلت اس بات سے وابسۃ ہے کہ وہ کس قدر بلند انسانی اقدار سے بہرہ ور ہے۔ اس کے بغیر اس پر انسانیت کے معنی کا اطلاق نہیں ہو تا۔ اسلام تقوی اور پر بیزگاری کے سواکسی دوسرے ظاہری امتیاز کوعرقت و شرافت کے پیانے کے بطور پیش نہیں کر تا۔

ہرزمانے میں ایسے لوگ ملتے ہیں جو اپنے اکثر احساسات و اعمال پر تھم فرما غیرسالم روح کے سبب دو سروں کے مقام و منزلت کو ہرگز برداشت نہیں کر کتے اور چاہتے ہیں کہ اپنی شخصیت کو ان بزرگوں سے بر تر جلوہ دیں یا خود کو کم از کم ان کے مساوی و برابر ظاہر کریں۔ لیکن کیونکہ سرمایہ عظمت سے تهیدست ہوتے ہیں اس لئے مختلف ذرائع سے کوشش کرتے ہیں کہ ان (بزرگوں) کی عظمت کی در خشندگی کی راہ میں حائل ہوجائیں لیکن دہ کمی صورت کامیاب منیں ہویاتے۔ مختلف حیلے بمانوں اور تخ ہی عوامل کے ذریعہ ان شخصیات کی فقدر و قیمت اور منزلت گھٹانے کی کوشش کرتے ہیں۔

کیونکہ یہ صاحبِ عظمت ہتیاں جنسِ بشرسے تعلق رکھتی ہیں اس لیے زمان و مکان کے فاصلے پیدا ہوجاتے ہیں اس کے باوجودیہ ناقابلِ فراموش ہوتی ہیں اور جوں جوں زمانہ گزر تا ہے ان کی عظمت کے ستارہ کی چمک دمک میں اضافہ ہی ہو تارہتا ہے۔

نفسانی خواہشات کو حدِّ اعتدال میں رکھنے کی خاطر اور نامطلوب میلانات کو قابو میں رکھنے کے واسطے عزّت طلبی کی حس سے مدد لی جائتی ہے۔ ممکن ہے کوئی شخص درست اخلاق کا حامل نہ ہو اور باطنی طور پر انحراف کی جانب ایک خاص رجحان رکھتا ہو لیکن کیونکہ اپنی عزّت نفس کے تحفظ کا آرزو مند ہو تا ہے خاص رجحان رکھتا ہو لیکن کیونکہ اپنی عزّت نفس کے تحفظ کا آرزو مند ہو تا ہے اس لئے تابیندیدہ اعمال اور آلودگیوں سے اجتناب برتا ہے اور یہ فطری سمواییہ اس باتھ آلودہ اس بات کا سبب بنتا ہے کہ وہ خلاف شرافت اور نابیندیدہ اعمال میں ہاتھ آلودہ نہیں کرتا۔

حاصل کرتا ہے ' تام مراحل حیات میں اس کے ہمراہ ہو تا ہے۔ تقویٰ و پاکیزگ کی بہ قوت اس قدر ہمہ گیراور مقی کی نمایاں نشانی بن جاتی ہے کہ دو سرے بھی یہ احماس کرنے لگتے ہیں کہ اس کی روح میں ایک محکم و استوار حقیقت متعقر ے یہ کوئی کو کھلا وجور نہیں کہ معمولی ساجھٹکا بھی اے اپنی جگہ سے ہٹادے۔ منقی انسان کے باطن میں پوشیدہ یہ قوت اے زندگی کی حقیقوں سے آشنا كرتى ب اور وہ زندگى سے لطف اندوز ہونے كے لئے ماديات كے سمندر ميں غرق نہیں ہو تا کیونکہ اس کی عقل و روح اسلامی اصولوں سے سراب ہوتی ہے۔ وہ ہر چیز کے بارے میں خدائی تکتہ رنظر کا حامل ہو تا ہے اور اس کے نزدیک کوئی جھوٹی قدر حقیقی اقدار کی برابری نہیں کر عتی اور یہ ممکن ہی نہیں کہ پت خواهشات اس کی ناقابلِ شکست روح اور ادر اکات پر غالب آجائیں۔ وہ زرق و برق مادیات اور فریبی خواہشات کے مقابل شجاعت سے وُٹا رہتا ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ کوئی بھی چیز خواہ کتنی ہی قدر وقیت یا لے اور کسی بھی بلندی پر پہنچ جائے خدا کی عظمت و کبریائی اور گرا بہااحساسات کے مقابل پست و حقیرے اور اس کی برائی اک دن نابور ہونے والی ہے۔ قرآن کریم کتاہے

"ولا بمدن عینیک الی ما متعنا به از واجاً منهم زهرة الحیوة الدنیا لنفتنهم فیه ورزق ربک خیر وابقی"

"اور خردار ہم نے ان میں ہے بعض لوگوں کو جو زندگانی دنیا کی رونق ہے مالامال کردیا ہے اس کی طرف آپ نظر اٹھا کر بھی نہ ویکھیں کہ

حفرت على عليه السلام فرماتے ہيں كد"لا عز اعز من التقوى"
"تقوىٰ ہے براھ كركوئى عزت نہيں۔"
پنج براسلام صلى اللہ عليه و آله وسلم فرماتے ہيں۔
"من ارادان يكون اعز الناس فليتق الله عز وجل"
"جو مخص لوگوں كے درميان عزت و مقبولت حاصل كرنا چاہتا ہے
اسے تقوىٰ و پر بيزگارى كو اپنا شعار بنانا چاہئے۔"

(بحار الانوار-ج\ا- ص

مومن کے باطن میں جول ہی نور تقوی چمکتاہے وہ اس کی اہمیت اور قدرو قیمت ہے آگاہ ہوجاتا ہے اور اس آگاہی و وسیع النظری کے نتیجہ میں وہ عزّت و كمال كوطاقت و قدرت اور نب و نژاد مين خلاش نهين كرتا- بلكه اين ذاتي شرافت کا ایمان و اعتقاد کے بیانے اور اس طاقت سے جو قطعی طور پر اس دنیا میں موثر ب اور ان فضائل سے جو اس نے اپنے اندر پیدا کئے ہوتے ہیں موازنہ کرتا ہے۔ اسے تقویٰ سے سیدست لوگوں کے مقابلے پر اپنی برتری کا احماس ہوتا ہے اور وہ ذات میں جالا کرنے والی ہر عابری و انساری سے اجتناب برتا ہے۔ اس کے خضوع و خشوع اور عاجزی و فروتی کا اظهار صرف خداکی بارگاہ میں جائز ہے کیونکہ موجودات اور جمان ستی ای کے ارادہ سے خلق ہوئے ہیں 'انسان ای کے بندہ ہیں الذا کا نتات کے بے مثل خالق کے سامنے اظہارِ عاجزی خود ایک بردی سربلندی کاسب ہے۔ یہ برتری و استیلا جو متقی انسان کا تنات کے اصلی مبداسے ارتباط کے ذریعہ

" بے نیازی مال و دولت کی فراوانی سے حاصل نہیں ہوتی 'حقیقی بے نیازی ضمیرو باطن کی بے نیازی ہے۔" (نبج الفصاحہ ص۵۴) «لوکرس" کتا ہے کہ۔

"امیر ترین مخص کے بارے میں ایک لحد کے لئے یہ تصوّر کیجئے کہ وہ
بسرِ بیاری پر پڑا ہوا ہے 'چراس کی حالت کو نظروں میں مجسم کیجئے۔
اس موقع پر آپ اس پر روپیہ پینے کی بارش کردیجئے 'روئی کے
گدے سے اطلس و دیبا کے بستر پر منتقل کردیجئے۔ اگر یہ مال و دولت
اس کی بے چارگی اور ناامیدی کا ازالہ کرسکتا ہے تو دعویٰ کیا جاسکتا
ہے کہ اس کا مال اس کے حال اور اس کی سعادت کے لئے موثر ہے
لیمن اگر یہ ثروت اس کے جسم کو آرام نہ پہنچا سکی تو کیسے ممکن ہے
لیمن اگر یہ ثروت اس کے جسم کو آرام نہ پہنچا سکی تو کیسے ممکن ہے
کہ روح کو رنج و غم سے بے نیاز کردے گی اور خوشی و نیک بختی سے
اس کی جمکناری کاموجب ہوگ۔" (تلقین بنفن ص ۱۹)

ڈ اکٹر مارڈن لکھتا ہے کہ۔

ڈ اکٹر مارڈن لکھتا ہے کہ۔

یہ ان کی آزمائش کاذرایعہ ہے اور آپ کے پروردگار کارزق اس سے
کیس زیادہ بمتراور پائیدار ہے۔ "(سورہ طر ۲۰-آیت ۱۳۱۱)
اسلام کی نظر میں ایک مسلمان کی اتنی قدر و اہمیت ہے کہ وہ خدا اور
رسول خدا کی عزت کے بعد اس کے شرف و فضیلت کا قائل ہے۔ قرآنِ کریم
میں ارشاد ہو تاہے کہ۔

"ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين"
"سارى عربت الله 'رسول اور صاحبانِ ايمان كے ليے ہے"
(سورة منافقون ١٣- أيت ٨)

### ذلت و پستی سے اجتناب

عرب نفس اور اس کی ساجی و اخلاقی اہمیت کے بارے میں اولیاء اسلام سے بکثرت روایات منقول بیں اور ان ہستیوں نے لوگوں کو خود عملی طور پر بھی معظیم اخلاقی درس دیاہ۔ سرور آزادگان حضرت امام حسین علیہ السلام سے سوال ہواکہ۔

انسان کی عزّت کس بات میں ہے؟ آپ ؓ نے فرمایا کہ ۔

"انسان كى عزّت اس ميں ہے كہ لوگوں ہے بے نياز رہے۔" رسولِ مقبول ايك جملہ ميں اس حقيقت كويوں بيان فرماتے ہيں كه۔ "ليس الغنبى عن كثرة العرض و لكن الغنبى غنبى النفس"

ر کھیں گے تو خور کٹ مریں گے اور کیونکہ آگ کی طرح جلا ڈالنے والا ب اس لئے ایک لحد کی غفلت سے اس کے شعلے مارے خرمن ہت کو جلا کر بھسم کردیں گے۔ اگر خوش بختی کا حصول چاہے ہو تو آگ کی مانند آزمندو سرکش نہ بو- خوش بختی حرص وطمع سے حاصل نہیں کی جاستی- طبع حریص طوفانی دریا ہے اور اس مخص سے زیادہ قابل رحم کوئی نہیں جو طوفان ے سکون و آسودگی کی تمنار کھے۔"(اسرارنیک بختی صا۱۰م-۹۸) ہروہ مسلمان جو اپنی عربت نفس کی حفاظت کرنا جاہتا ہے اور اس بات کا خواہشند ہے کہ این روح کو محدودیت سے رہائی ولائے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ذات و خواری سے اجتناب برتے۔ پیشوایان اسلام بھشہ مسلمانوں کو ان بہت اہداف سے دوری کی ترغیب دیتے تھے جو ان کی عربت نفس سے سازگار نبین- این که می در این کار نبین در این این کار نبین

امام حس عمرى عليه السلام فرماتے ہيں كر"مااقب بالمؤمن ان يكون له رغبة تذله"
"ولى قدر فتيج و ناپنديده بات ہے كه مومن اس چزكے بارے ميں
رغبت كا ظمار كرے جو اس كى ذكت و پستى كاموجب ہو-"
( تحن العقول ص ١٩٩٣)

دوران حیات بے قیت خواہشات پر آئی توجہ نہیں دینی چاہئے کہ گویا کوئی چیز ان سے بردھ کر چاہے جانے کے لائق ہی نہیں.... کیونکہ یہ صورت حال فکری جود اور انحطاط کا سب ہے۔ ان بے وقعت چیزوں سے دل لگانے کے

برے کرے کرے پر بے خرسو رہا ہو۔ ظاہر ہے کہ کچھ ہی دیر میں برف پانی میں بدل جائے گا اور یہ غافل سمندر کی امروں کی نذر ہوجائے گا۔ دولت و ثروت سعادت کا سرمایہ نہیں بلکہ ضروریات پوری کرنے کا ذریعہ ہے۔ ہماری خوش بختی کا سرمایہ روح کی آسائش ہے جس پر مادی لوازم کوئی اثر نہیں ڈالتے۔

یہ گمان نہ میجئے گاکہ میں مال و دولت کے عیب بیان کررہا ہوں' مال اگر عقل و اعتدال کے ہمراہ ہو تو سکونِ قلبی کے ذرائع میں سے ایک ہے۔

یہ بات مسلم ہے کہ مادی لوازم کی جبتو میں حد سے زیادہ مشغول ہو ہوجاتا روحانی اعتدال کو ختم کردیتا ہے اور حد 'کیند اور تندخوئی جو مادہ پرستی کے لوازم میں سے جیں بھایک ہماری روح کو تسخیر کرلیتے ہیں۔ خوش بختی کے لئے اعتدال و میانہ روی لازم ہے۔ ہمیشہ اپنا جائزہ لیتے رہنا ضروری ہے تاکہ زندگی کی راہوں میں افراط و تفریط کا شکار نہ ہوں۔

میں نے غذہی داستانوں میں پڑھا ہے کہ دو سرے جہاں میں گناہگار
ایک ایسے رائے کو عبور کرتے ہیں جو آگ سے زیادہ جلا ڈالنے والا ،

گوار سے زیادہ تیز دھار اور بال سے زیادہ باریک ہے۔ زندگی کا

راستہ ای راہ کی مانند ہے۔ کیونکہ بال کی طرح باریک ہے اس لئے

اگر ایک لمحہ کی بھی غفلت کے مرتکب ہوں تو منحرف ہوجائیں گے ،

اگر ایک لمحہ کی بھی غفلت کے مرتکب ہوں تو منحرف ہوجائیں گے ،

کیونکہ تکوار کی طرح تیز دھار ہے اس لئے اگر احتیاط کو ملحوظ نہ

"ايمرى" كتاب كه-

"جہاندیدہ لوگ ہر ترقی و کامیابی کے لئے ایک خاص قیت کی ادائیگی بہتر سمجھتے ہیں۔ کیونکہ اکثر او قات اس سلسلہ میں کنجو س سے کام لینے کی وجہ سے بردا کفارہ ادا کرنا پڑتا ہے اور سے عدم ادائیگی بھشہ ایک فرض کی صورت انسان پر سوار رہتی ہے۔

کیا بھی کوئی ایسا محض فائدہ میں رہا ہے جے اس کے ساتھیوں نے سینکڑوں مرتبہ فائدہ پہنچایا ہو لیکن اس نے بھی ایک مرتبہ بھی انہیں اس کاصلہ نہ دیا ہو؟

کیا کوئی مخص بے غیرتی اور دھوکہ سے اپنے ہمسایہ کے مال کو استعمال کرکے فائدہ میں رہاہے؟

نعت طنے پر ایک طرف تو شکرِ نعت اور دو سری طرف احمان کا اعتراف ضروری ہے۔ ہمسائے کے ساتھ معاملات برابری کی بنیاد پر ہونے چاہئیں۔ ہیشہ کسی ایک کا ہاتھ اوپر اور دو سرے کا پنچے نہیں رہنا چاہئے۔ ایک ہمسائے کا احمان ہیشہ دو سرے کو یاد رہنا چاہئے یہاں ہی کہ اس احمان کا بدلہ کچکا دے۔ ایسا شخص جو ہمسائے کی بہاں ہی ہوری کو سائے رکھ کر فیصلہ کرے تو وہ بہا تھی میں سفر کرتا ہے آگر اپنی خودی کو سائے رکھ کر فیصلہ کرے تو وہ اس نتیجہ پر پنچے گاکہ اس کی ہٹریوں کا ٹوٹ جانا 'مانگنے کی ذکت سے بمتر سوال در از کرنے کی ذکت بہت بڑی قیت ہے۔ " اللہ علیہ کے کیونکہ دستے سوال در از کرنے کی ذکت بہت بڑی قیت ہے۔ " (فلف داجتماع ص سے سوال در از کرنے کی ذکت بہت بڑی قیت ہے۔ " (فلف داجتماع ص سے سوال)

نیتج میں انسان کے اندر ایسے احساسات پیدا ہوجاتے ہیں جو ایک لحد کے لئے بھی اسے مادیات سے بلند نہیں کرتے ' نیز انسان کی عظمت و حیثیت بھی دو کوڑی کی ہوکے رہ جاتی ہے۔

حضرت على عليه السلام فرمات بين كر-

"عظمو القدار كم بالتغافل عن الدنى من الامور"
"پت و معمولى خواشات سے چثم پوشى كے دريع اپنى قدر و منزلت من اصاف كرد-" (تحت العقول من ٢٢٣)

بعض افراد پر مفاد پر تی کی حس اس قدر غالب آجاتی ہے کہ وہ مذی منافع کے حصول کے لئے اپنی عزت و شرافت کو بھی داغدار کرلیتے ہیں اور ہر قتم کی ذکت و بستی کے سامنے سر تسلیم خم کردیتے ہیں۔ اور کیونکہ ہر کسی سے قائدہ اٹھانے کے جدا جدا طریقے ہیں اس لئے یہ لوگ دو سروں سے میل ملاپ کے دوران خاص تیکنک اختیار کرتے ہیں اور ذور شور کے ساتھ اس پر عمل کرتے ہیں۔ لوگوں کا بے جا احرّام و تعظیم اور ایسی باتیں جو صرف ذکت و پستی کے اظہار کے معنی رکھتی ہیں ان کی عادت بن جاتی ہیں۔ یہ طرز عمل ان کے باطن کی نا آسودگی اور پستی کو ظاہر کرتا ہے۔

حفرت على عليه السلام فرماتے ہيں كه۔
"ساعة ذل لا تفى بعز الدهر"
"ايك لحم كے لئے بھى ذلّت قبول كرلينے كى تلافى ذمانه بحركى عربّت
قدمول ميں دھير بوجانے سے بھى نميں كى جاكتے۔"
(غرر الحكم ص ١٣٣٣)

"ربغنى اذل من فقد" "ناداری سے زیادہ بر بختی کاموجب ایسی دولت ہے جس کا انسان اسیر بوجائے۔"(غررالحم-صساس) "كممن فقير غنى وغنى مفتقر" "بت سے نادار ایے ہوتے ہیں جو حقیقاً ثروت مند ہیں اور بت ے صاحب ِ ثروت ایے ہوتے ہیں جو در حقیقت فقرو بد بختی سے ودچار ہیں۔"(غرر الحم-ص٥٥٢) قرآن كريم باشرف متيدستوں كان الفاظ ميں تعارف كراتا ہے۔ "يحسبهم الجابل اغنياء من التعفف تعرفهم بسيمهملايسئلون الناس الحافا" "ناواقف افراد انهیں ان کی حیا و عفت کی بنا پر مالدار سمجھتے ہیں حالانکہ تم آثارے ان کی غربت کا اندازہ کر علتے ہو۔ اگرچہ یہ لوگوں سے چٹ کرسوال نہیں کرتے ہیں۔"(سورہ بقرہ ۲-آیت ۲۷) حضرت امام زين العابدين عليه السلام فرمات بين كه-العبانلي بذل نفسي حمر النعم" " مجھے عزت نفس کھو دینے کے عوض عمدہ عمدہ نعتوں کا حصول گوارہ نيں-"(متدرك بحاص ١١٣٣) ضروری مواقع پر قدر شناس اور شکر گزاری کو اسلام ببندیده اور نمایان خصوصات میں شار کرتا ہے لیکن مرگز اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ کوئی شکر گزاری اور قدر شنای کے پردے میں تملق و چاپلوی کرے اور دو سرول کی

#### روح بے نیازی

بے نیازی اور عالی ہمتی ان لوگوں کا خاصہ ہے جنہوں نے اپنی انسانی قدرو قیست کو پیچان لیا ہے۔ ایک ایسا مسلمان جو اسلام کی گر انمایا تعلیمات پر عمل پیرا ہو آگر مالی بحران سے دوچار ہوجائے تو ذکت و پستی کا مظاہرہ نہیں کر تا بلکہ ان مصائب و مشکلات کا مقابلہ کر تا ہے۔

اسلام میں حلال آمدنی کے حصول کے لئے جدوجمد کی بہت زیادہ آگید کی گئے ہے آگد انسان ایک کامیاب زندگی بسر کرسکے۔ لیکن اس حال میں اسے به حدو حساب دولت کے حصول کی ایسی خواہش سے باز رکھا گیا ہے جو دولت کی غلای پر منتج ہوتی ہے۔ کیونکہ دو سروں کا مختاج ہوتا اور مال و دولت کا اسیر ہوتا دونوں ہی ذکت نفس اور انسانی عظمت و شرف کے خاتمہ کا سبب ہیں۔ امیرالمومنین حضرت علی ملیہ السلام اپنے مختلف کلمات میں ان دونوں صور توں میں ذکت و خواری کا یوں تذکرہ کرتے ہیں۔

"السؤال یضعف لسان المتکلم و یکسر لب الشجاع البطل و یوقف الحر العزیز موقف العبدالذلیل ویذهبهاءالوجهویمحق الرزق" العبدالذلیل ویذهبهاءالوجهویمحق الرزق" ورول کی زبان اورول کی زبان کو بھی الز کھڑا دیتا ہے' ہادر انسان کی عقل کو زائل کردیتا ہے' آزاد مردکی حیثیت کو گھٹا کر غلاموں کی سطح پر لے آ تا ہے۔ رخداروں کی طراوت کو ختم کردیتا ہے اور رزق کو روک دیتا ہے۔"

نہیں ہوتے معمولی ساعمدہ ومقام ملنے پر آپ سے باہر ہوجاتے ہیں۔ حفرت على عليه السلام اس نكته كو ايك خوبصورت جمله مين يول بيان كرت ين كرب والمال كالمناف كالمال المالي المال المال المال المال المالية

" ذوالشرف لا تبطره منزلة نا لها و ان عظمت كالحبل الذي لا تزعزعه الرياح والدني تبطره ادنى منزلة كالكلاءالذي يحركه مرالنسيم" "شریف انسان ترقی و تعالی کے خواہ کسی بھی مرحلہ پر جاپنیے ناشکری نمیں کرتا۔ ایا مخص مضبوط جے ہوئے بیاڑ کی ماندے جے بوے سے بوا طوفان بھی متزاول نہیں کرسکتا لیکن بیت انسان معمولی سا مقام یا لینے پر بھی ناشکرے بن کااظمار کرتا ہے۔ ایسا آدی اس گھاس كى مانند ہے جمے ہوا كامعمولى جھونكا بھى ہلا يتا ہے۔" (غرراكم-ص٤٠٠)

عاقبت انديشي والمالالكالم والمالية والمالة لافي والمالا

م مخض کے لئے ضروری ہے کہ وہ کسی بھی کام کی انجامہ ہی کے ارادہ سے قبل اس مل بای جائے وعواقب کا باریک بنی سے جائزہ لے اور اپنی شرافت اور عرب نفس کی حفاظت کو محوظ رکھتے ہوئے کام کا آغاز کرے۔ ایسے لوگ جن کی فكر جامد اور باطن تاريك موتا ب وه بيت ترين مقاصد كے لئے بھى مرقتم كى غلامی و ذات قبول کر لیتے ہیں۔ نیز اس مقصد کے لئے کسی فتم کے عمل کی انجام دہی سے دریغ نہیں کرتے۔ لیکن کیا اس فتم کے مقاصد اور ایسے اعمال کسی

تجيد و تعريف كے نام ير اپني شخصيت كو مجروح كرے۔ كى مسلمان كے لئے يہ روا نمیں کہ وہ خوشامد و چاپلوس (جو شرافتِ نفس اور آزادگی کے منافی ہے) کے ذرایعہ اپنے آپ کو آلورہ کرے۔

شکر گزاری کی بنیادی شرط شکر گزار فرد کابیه اطمینان ہے کہ وہ ای وقت بیہ عمل انجام دے رہا ہے جب اس کی واقعی ضرورت ہے۔ لیکن بعض افراد جو ناقص اخلاق اور باطنی ضعف کا شکار ہوتے ہیں وہ ممل آمیز اور ذکت آور محسین و تجید کے ذریعہ اپنی باطنی حقارت و پستی کو چھپانا چاہتے ہیں۔ بے شک اليي حالت جو نفسياتي ضعف كارة عمل اور زبوني و فرومائيكي كي دليل ب كي تتم کی اخلاقی و معنوی حیثیت نهیں رکھتی۔

امیرالمومنین اپنے ایک جملہ میں تقریح فرماتے ہیں کہ تملق آمیز تعریف وو زیال بخش اور نامطلوب نتائج کا سبب بنتی ہے۔ ایک طرف تو چاپلوس کی عرت نفس برباد ہوجاتی ہے اور دو سری طرف جس کی چاپلوی کی جارہی ہوتی ہے وہ نفرت انگیز غرور و تکبّر میں مبتلا ہوجا تاہے۔

"كثرة الثناءملق يحدث الزهو ويدنى من العزة" " تحمین و ستائش کی زیادتی چاپلوی و تملق ہے کہ (جس کی وجہ سے) ایک طرف تو مخاطب کے اندر نخوت و تکبر پیدا ہوجا تاہے اور دو سری طرف (خوشامدی کی) عزّت نفس ختم ہوجاتی ہے۔" (غرراهم-ص ۵۹۳)

شريف النفس اشخاص خواه كسى بهي مقام و مرتبه كو پہنچ جائيں اپني فخصيت كو مم نيس كرتے۔ اس كے علىٰ الرغم ايے لوگ جو شرافتِ نفس سے بسرہ ور ہے کہ وہ افتخار کے لئے ہو وگرنہ اس کا کوئی فائدہ نہیں۔ تاریخ سلف میں بعض اشخاص اپنی بدی اور رذالت کے حوالے سے اسنے معروف سخے جیے سورج روشنی کے لئے اور آگ گری کے لئے۔ کیا ان لوگوں کو ایسی شہرت سے لعن و نفرین کے سوا پچھ حاصل ہوا.....؟ وہ عظیم لوگ جنہوں نے اپنی حیات کو عدالت و نضیلت کی ترویخ اور تہذیب و تمدّن کے فروغ کے لئے وقف کیا ہوا تھا' زندہ و جاوید ہیں' وقت کا گزرتا ان کی عظمت کو ذرّہ برابر کم نہ کرسکا۔ اس قبیل کے لوگ اپنے کارناموں کی وجہ سے زمان و مکان کی حدود سے بلند ہوجاتے ہیں۔ ہرزمانہ میں ان کا نام لوگوں کے ورو زبان رہتا ہے "ان ہوجاتے ہیں۔ ہرزمانہ میں ان کا نام لوگوں کے ورو زبان رہتا ہے "ان کی عظمت کا آوازہ بین دولوں میں نقش رہتی ہے اور روز بروز ان کی عظمت کا آوازہ بیند سے بلند سے بلند تر ہو تا چلا جا تا ہے۔

تاریخ مثابیر کے جسموں سے کوئی سروکار نہیں رکھتی بلکہ ان کی خدمات کی وجہ سے ان کی روح کو سراہتی ہے۔ مردانِ عمل بہاڑوں سے زیادہ بلند ہمت اور سمندرول کی وسعت سے زیادہ وسیع روحوں کے حال ہوتے ہیں۔ ان کی ہمت ہر چیز کو عبور کرجاتی ہے اور ان کی روح ہر چیز کو اپنے اندر سمولیتی ہے۔ ان کے نزدیک تا امیدی کوئی معنی نہیں رکھتی اور وہ کی صورت مغلوبیت کا شکار نہیں ہوتے۔ ان کی فکر بہت گہری ہوتی ہے۔ وہ فرصت کے مواقع کو خوب بہچانے ان کی فکر بہت گہری ہوتی ہے۔ وہ فرصت کے مواقع کو خوب بہچانے ہیں اور اچھی طرح سمجھتے ہیں کہ ان سے کس طرح فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے کیونکہ فرصت جنگلی ہرن کی مانند ہے کہ اگر ہاتھ سے نکل جائے

شريف النفس انسان كے لئے مناب ہيں؟

ایک مخص رسول کریم کی خدمت میں حاضر ہوا اور وعظ و تھیجت کی فرمات میں حاضر ہوا اور وعظ و تھیجت کی فرمائش کی۔ آنخضرت نے اس کی درخواست کے جواب میں فرمایا کہ کیا تم اس بات کا وعدہ کرتے ہو کہ میری تھیجت پر خوب اچھی طرح عمل کرو گے؟ اس نے کہا ہاں وعدہ کرتا ہوں۔ رسولِ اکرم نے یہ جملہ تین مرتبہ دئیرایا اور اس طرح اس مخص کو اپنے پیشِ نظر موضوع کی ایمیت کا احساس دلا کے بعد فرمایا :

"جب بھی کی کام کا ارادہ کرد تو پہلے اس کے نیتج پر غور کر کو۔ اگر اس کا نیتجہ درست اور صحح نظر آئے تو اس کام کو نیتج کے حصول تک انجام دو لیکن اگر جمیں اس کام کا نیتجہ گراہی و تباہی محسوس ہو تو اپنے ارادہ سے باز رہو اور کام کی انجام دبی سے پر بیز تو اپنے ارادہ سے باز رہو اور کام کی انجام دبی سے پر بیز کرو۔ "(وساکل جماع کے۔ کیور کی دانشور کھتا ہے کہ۔

"کاموں کی اونچ نے کا قبل از وقت جائزہ لے لینا اور ان کی خوبی و بدی

یر غور کرلینا ضروری ہے و کھ لینا چاہئے کہ آیا موردِ نظر مقصد اس
قدر فد اکاری اور جانفشانی کے لائق ہے بھی کہ نہیں۔ اگرچہ اس
بارے میں مختلف افکار و نظریات پائے جاتے ہیں اور ہر ایک اپنے
مقصد و ہدف کو دو مروں ہے بہتر و اعلیٰ سجمتا ہے جیسا کہ "مارکوس"
کہتا ہے کہ "کڑی کھی کو شکار کرکے اتنی ہی خوش ہوتی ہے جتنا
کوئی شکاری ہرن کے شکار کے بعد مرور ہوتا ہے۔"

کوئی شکاری ہرن کے شکار کے بعد مرور ہوتا ہے۔"

ر غبتیں اس کی مطیع و فرمانبردار ہوجاتی ہیں نیز اس کے وجود میں زندہ مختلف صلاحیتیں زندگی کے تمام پہلوؤں میں اپنی ذمہ داریاں نہایت در محلی کے ساتھ انجام دیتی رہتی ہیں۔

یہ انمول انسان پاک روح 'بلند ہمت اور اعلیٰ مقاصد کا حال ہو تا ہے۔
ہر کسی کے مقام و منزلت کو اسی بیانے پر پر کھنا چاہئے کیونکہ بلند ہمت مخص ہی بلند پاید شخصیت کا مالک ہوتا ہے۔
امیرالمومنین حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔
"قدر الر جل علی قدر همته"
"ہر مخض کی قدر وقیت اس کی ہمت کے مساوی ہوتی ہے۔"

دنائة الدنيا"
"جس مخص نے اپی شرافت نفس کو پیچان لیا ہے اسے چاہئے کہ خود
کو زندگی کی پستیوں اور آلودگیوں سے پاک و منزہ کرے۔"
(غرر الحکم - ص ۲۲۵–۸۲۰)

"ينبغي لمن عرف شرف نفسه ان ينزهها عن

### ہرف کا انتخاب استعداد کے مطابق ہونا چاہئے

انسان کو مقاصد کا چناؤ کرتے وقت اپنی طاقت و توانائی اور استعداد کو متر نظر رکھنا چاہئے۔ بے جا اور نامعقول بلند پروازیوں سے اجتناب برتنا ضروری ہے کیو نکد ان کا نتیجہ محرومیت اور ناکای کی صورت میں نکلتا ہے۔ حضرت علی علیہ السلام اس تکتہ کی جانب یوں نشاندہی فرماتے ہیں کہ۔

توليك كرشيس آتى-"(در آغوشِ خوش بختى ص ١١٥-١١١)

حقیقی آزاری

انسان کائنات کامترقی ترین اور برترین موجود اور ایسی مثبت و فعال اور خود مختار قوت ہے جو اپنی صلاحیتوں کے ذریعہ مختلف جمات میں کمال کے مراحل طے کرسکتا ہے۔

اگر کوئی مخص اپنی سرگرمیوں اور کو ششوں کو پست اہدائی کے حصول کے لئے صرف کردے اور اپنی تمام صلاحیتوں کو اسی ایک مکتہ پر مرکور کردے تو کیو مکروہ اپنی حقیقی انسانی سرشت کو پاسکتا ہے؟

تامناسب مقاصد کا انتخاب اور ان کے پیچے چل پڑنا رفتہ رفتہ انبان میں موجود صلاحیتوں کو ضائع کردیتا ہے اور یوں اس کے اندر ترقی کے لئے مطلوب قوت باقی نہیں رہتی۔ اس صورت میں نفس اس قدر انحطاط کا شکار ہوتا ہے اور شعور و اور اک کے درجہ سے بنچے آجاتا ہے کہ اگر اس کی حقیر خواہشات کی راہ میں کوئی رکاوٹ آجائے تب بھی وہ پستی کی جانب جانے پر مصر رہتا ہے۔ ترقی کی جانب جانے پر مصر رہتا ہے۔ ترقی کی جانب گامزن نفس جو اپنے مرتبہ انبانی میں اضافہ کررہا ہوتا ہے ایک خاص حرت سے بہرہ ور ہوتا ہے۔ ایسا محض جو حقیقی آزادی سے بہرہ مند ہونہ خود کو ذلیل و پست کرتا ہے اور نہ اپنی انبانی کرامت پر دھبالگاتا ہے۔ وہ محسوس کرتا ہے کہ زندگی ایک عالی ہدف رکھتی ہے اور بیہ ہدف جرچیز سے زیادہ محسوس کرتا ہے کہ اس کے حصول کی جدوجمد کی جائے۔ گوتا گوں ر غبتیں اس بات کا حقد ار ہے کہ اس کے حصول کی جدوجمد کی جائے۔ گوتا گوں ر غبتیں اس آزاد اور صاحب اختیار مخض کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ اس آزاد اور صاحب اختیار مخض کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ اس آزاد اور صاحب اختیار مخض کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ اس آزاد اور صاحب اختیار مخض کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ اس آزاد اور صاحب اختیار مخض کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ اس آزاد اور صاحب اختیار مخص کو اپنی جانب ما کل نہیں کرپاتیں بلکہ یہ

چھاپتے وغیرہ وغیرہ۔
احمہ کی توقعات ہے جا ہیں' وہ جس قتم کی پریشانی میں مبتلا ہے اس کا
مشاہدہ اکثر افراد خصوصاً جوانوں میں کیا جاسکتا ہے۔ اگر آپ خوب
اچھی طرح جائزہ لیس تو نظر آئے گا کہ بہت سے لوگ اپنے حالات
سے راضی نہیں ان کی توقعات ان کی استعداد سے زیادہ ہیں۔

جو لوگ دنیا سے زیادہ توقع رکھتے ہیں کسی صورت سعادت مند اور آسودہ نظر نہیں آتے۔ اگر ان میں اپنی تمنائیں پوری کرسکنے کی طاقت ہوتی تو یقیناً اپنی آرزو پالیتے لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان کی توقعات ان کی صلاحیتوں سے زیادہ ہیں۔

گناہوں کے نتیجہ میں احساسِ ندامت

ار تکابِ گناہ بھی ان عوامل میں سے ہے جو انسان کی عزتتِ نفس کو شدّت کے ساتھ مجروح کرتے ہیں۔ ایسا مخص جو قانون کی صدود عبور کرجائے اور اس

"منسئل فوق قدره استحق الحرمان" "جو مخص این اتحقاق سے بوھ کر کوئی چیز چاہ گا وہ محروی کا حدّار بوگا-"(غرر الحم ص٥٣١) "منسئل مالا يستحق قوبل بالحرمان "جو مخص کی ایس چیزی جو اس کی حدو اختیار میں نہیں تمناکرے وہ ناکای سے دو چار ہوگا۔"(غرر الحم ص ١٩١٢) نفیات دال ناکای کے اسبب میں سے ایک سبب اونے خیالات اور استعداد اور مدف میں عدم تاسب بیان کرتے ہیں۔ "ناكاى ك اسباب يا توخود مخص من يائ جات بين كيا ماحول اس محم كا موتا بيا دونون بي چزي موثر موتى بي ---- لوگ مشكلات ے مقابلہ کرنے کے سلمہ میں ایک دو سرے سے مخلف قوتیں رکھتے ہیں۔ بکثرت لوگ استعداد کی کی کے باعث مشکلات پر قابو نہیں یا سکتے۔ خور انسان کے اندر ناکای کاسب بیہ ہو تاہے کہ وہ قوت نہ ہونے کے باوجود اپنی تمناؤوں کے پالینے کی توقع رکھتا ہے مثلاً احمہ ایک نوجوان صحت مند استمل ب بونیورٹی میں منعقد ہونے والے کھیوں میں حقہ لیتاہے اس کی شخصیت الی ہے کہ بہت ہے لوگول کو دوست بنا سکتا ہے اور ان کی ہم نشینی سے محظوظ ہوسکتا ے۔ لیکن وہ بیشہ مغموم و دلگرفتہ رہتا ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ لوگ كماحقه اس كى تحسين و تعريف نهيل كرتے و مرول كو جو ميڈل طحة ہیں اے نہیں ملتے اخبارات صغیراول یر اس کی تصاور نہیں

اختیار کرلے تو نمایت جانکاہ اور طاقت فرسا ہو تا ہے اور عفو و بخشش اور نفس کی تطبیرے ناامیدی انسان میں ناقابلِ تلافی مفاسد کے جنم لینے کا سبب بنتی ہے اور اس کے اثرات اس معاشرہ پر بھی رونما ہوتے ہیں جس میں وہ زندگی بسر کررہا ہوتا ہے۔

ایبا انسان جو اپنے لئے سعادت اور شرافت نفس بند کرتا ہے جب بھی بھی اپنی تادانی اور نفسانی عوامل کے زیرِ اثر گناہ کی طرف کھنچتا ہے یا خداوندِ عالم کے احکام کی مخالفت کا مرتکب ہوتا ہے تو اسے جوں ہی گناہ کا احساس ہوتا ہے بے درنگ خداوندِ عالم سے مغفرت طلب کرتا ہے قرآن اس خصوصیت کو اہلِ تقوی کے امریازات میں شار کرتا ہے۔

"والذين اذا فعلوا فاحشة او ظلموا انفسهم ذكروا الله فاستغفر والذنوبهم ومن يغفر الذنوب الاالله و لم يصر واعلى مافعلوا وهم يعلمون "

("مقى اور نيوكار) وه لوگ بي كه جب كوئى نمايان كناه كرتے بين يا اپنے نفس پر ظلم كرتے بين تو معاً فدا كو ياد كركے اپنے كناموں پر استفقار كرتے بين اور فدا كے علاوه كون كناموں كا معاف كرنے والا ہے اور وہ اپنے كے پر جان بوج كرا مرار نہيں كرتے "

(سورة آل عمران سے آيت ١٣٥٥)

لیکن وہ لوگ جنہوں نے گناہ ہی کو اپنی عادت بنالیا ہے۔ گناہوں کی سیابی میں اس قدر غرق ہو چکے ہیں کہ انہیں ان کی قباحت کا احساس بھی نہیں ہوتا۔ موت کی شدت میں جتلا ہوئے تک وہ اس رائے پر چلتے رہتے ہیں اور پروردگار

سے خلاف شرف و فغیلت اعمال سرزد ہوں اسے اپنے اندر ذکت و پستی کا احساس ہو آب و ائی شرمندگی جو گناہ کی وجہ سے گناہگار کے دامن گیر ہوجاتی ہے۔ اس کی عربت نفس اور شخصیت کو داغد اربنا ڈالتی ہے۔

ایے لوگ جو اپنی ہوا و ہوس پر مسلط ہوں 'اپنی تمایلات پر حاکم ہوں اور خود کو خطا و معصیت کے گرداب سے محفوظ رکھتے ہوں اور گناہ کے نزدیک بھی نہ جاتے ہوں ایک خاص عربت نفس اور آسودگی کے مالک ہوتے ہیں۔ لیکن ایسے لوگوں ایسے لوگ کی بھی معاشرہ میں نہایت قلیل تعداد میں ملتے ہیں جب کہ لوگوں کی اکثریت اپنی زندگی میں کم و بیش معصیت کی راہ پر ہوتی ہے اور ان کے قلوب پر گناہ کی تاریکی چھائی رہتی ہے۔

جس طرح جسمانی بیاریوں کاعلاج ممکن ہے اس طرح اگر نفس و روح بھی بیاری میں جٹلا ہوجائیں تو ان کا بھی علاج ہے۔ اسلام نے اس حتم کی بیاریوں کے علاج کی نشاندہی کی ہے نیز فضیلت و سعادت کی جانب بازگشت کے لئے تو بہ کی راہ کھولی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ رحمت و فضل اللی کی نوید دی ہے۔ پیغیران اللی بعیشہ انحطاط و بد بختی 'خطرناک نفیاتی عوارض اور ضمیر کے جانکاہ دباؤ سے نجات کے لئے گناہگاروں کو خداونو عالم کے عفو و در گزر کی امید جانکاہ دباؤ سے نجات کے لئے گناہگاروں کو خداونو عالم کے عفو و در گزر کی امید دلاتے ہیں۔ تاکہ اس طرح یہ لوگ حضرت احدیث کی بارگاہ میں اپنی خطاؤں پر ندامت کا اظہار کریں 'اس سے بخش و مغفرت کے طالب ہوں اور گناہوں ندامت کا اظہار کریں 'اس سے بخش و مغفرت کے طالب ہوں اور گناہوں سے پر بیز کا اعلان کریں نیز گزشتہ خطاؤں کے ازالہ کی کو شش کریں۔ اس طرح حتی الامکان ان میں سے جرائم کے آثار زائل ہوجائیں گے جس کے نتیجہ میں حتی الامکان ان میں سے جرائم کے آثار زائل ہوجائیں گے جس کے نتیجہ میں وہ غمیر کی ملامت اور دباؤ سے نجات پاسکیں گے۔ کو مگھ آگر گناہ کا احساس بیکھی

"جب انسان کسی خلاف کاری کا مرتکب ہوتا ہے تو اپنے اندر گناہ و تقفیر کا احساس کرتا ہے۔ اس موقع پر اضطراب کی مانند ایک دل تنگی ی اس یر ملط ہوجاتی ہے۔ یہ احساس نہایت بجا اور مناسب ہے کونکہ یہ جارے اندر ندامت اور آئندہ اس گناہ سے پر بیز کاجذب پدا کرتا ہے۔ جب انسان میں یہ احساس ندامت بیدار ہو تو بھتر ہے کہ وہ اس احساس سے نجات کے لئے جو بکثرت مواقع پر انتائی ناگوار ہوتا ہے اور یہ معلوم کرنے کے لئے کہ بید حس گناہ کس قدر بجا ہے کی جماندیدہ اور تجربہ کار مخص سے مشورہ کرے۔ اس طریقے سے وہ تاگوار احساس سے بھی نجات پاسکتا ہے اور مشورہ کے ذریعہ رہنمائی بھی حاصل کرسکتا ہے۔ بت سے لوگ اس احساس گناہ کو این اندر لئے پرتے ہیں اور یوں خود اپنے لئے آزار کا سبب ہوجاتے ہیں کیونکہ یہ حس خفتہ صمیرے لئے سزاکی مانند ہے اور اس کی وجہ سے انسان دائمی عذاب کاشکار رہتا ہے۔ صحیح راستہ سے نہیں کے خفتہ ضمیر سزامیں جتلا رہے بلکہ راہ صواب سے کہ اپنی خطاکا اعترات کرے اور اس کے ازالہ کا طریقہ اختیار کرے۔"

(روان شنای برائے زیست -ص ۱۳۱۱-۱۳۱)

توبہ اور اعترافِ گناہ انسان کے چھنے ہوئے سکون کو لوٹا دیتا ہے اور اسے گزشتہ خطاوُں کے ازالے اور نضیلت و معنوی شخصیت کے حصول کی راہ میں قوت عطاکر تا ہے۔ عالم كى عظمت و بزرگى اور اين معصيت كارى سے غافل رہتے ہيں۔ يد لوگ اہل تقویٰ کے اس امتیازے محروم ہیں اور ان کی توبہ قبول نہ کی جائے گا۔ اميرالمومنين عليه السلام نفساني آلودگيول اور گنامول سے پر بيز كو عرب و شرافت کے حصول کے عوامل میں سے قرار دیتے ہیں۔ "من كرمت عليه نفسه لم يهنها بالمعصية" "جو شخص اپ نفس کی شرافت و کرامت کا قائل ہو اے گناہ و رزیلیش پست و خوار نهیں کرتیں۔"(غرر الحکم ص۷۵۷) "اذاطلبت العز فاطلبه بالطاعة" "اگر عزت و سرفرازی کے متمنی ہو تو اسے خداوندِ عالم کی اطاعت و فرمانبرداری مین تلاش کود-"(غررالحم ص ۱۱۳) خداوندِ عالم کی بارگاہ میں اعتراف گناہ اور اس سے مغفرت جاہنا آدمی کی عربت نفس کے دامن سے گناہ کے سیاہ داغ دھو ڈالیا ہے اور اسے مغمیر کی خلال سے نجات ریتا ہے۔

امام محمد باقرعلیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔
"والله ماین جو من الذنب الا من اقربه"
"خداکی قتم کوئی مخص بھی گناہ اور اس کے ملال سے خلاصی نہیں
پاسکتا سوائے اس کے جو اپنے گناہوں کا صربحًا اقرار کرلے۔"
(کافی جم سے میں سے میں میں کا مربحًا اقرار کرلے۔"

نفیات دانوں کے نزدیک گناہ کے جانکاہ احساسِ ندامت سے چھٹکارے کی ایک بنیادی راہ بی اعتراف گناہ اور اس کے ازالہ کاعزم ہے۔ کہتے ہیں کہ۔ مفضل نے عرض کیا۔ میں نے اپنی مشکلات اس کئے بیان نے کی تھیں ملک میں تو آگ ہے ۔

میں نے اپنی مشکلات اس کئے بیان نہ کی تھیں بلکہ میں تو آپ سے ا محض وعا کا طالب تھا۔

しんしないないしというというないとはしいとしてい

ہاں ہاں! میں دعا بھی کوں گالیکن اس بات کو ذہن نشین رکھو کہ کی بھی صورت میں لوگوں کے سائے اپی مشکلات اور پریٹانیوں کا تذکرہ نہ کرو کیونکہ اس کا پہلا اثر یہ پڑے گا کہ لوگ تہیں ایک ناکام و نامراد مخص سمجھیں گے۔ ظاہر ہے اس طرح لوگوں کی نظر میں تہماری حیثیت گئی طور پر مث تہماری حیثیت گئی طور پر مث حائے گی اور تہماری مخصیت کُلی طور پر مث حائے گی۔"

( العاد العام العا

حضرت على عليه السلام فرمات بين كه-

"رضى بالذلمن كشف ضره لغيره"

و و مخص اپنی ذکت پر راضی ہوا جس نے دو سروں کے سامنے اپنی

مشكلات ظام كيس-" (غررالحكم ٢٢٣)

" بك برس المائي ك

"نہ جانے کیوں لوگ جانے ہو جھتے اپی ناکامیوں اور نقائص کا تذکرہ کرتے ہیں۔ حالا نکہ اس بارے میں ان کا خاموش رہنا کی دلا کل کی بنا پر سودمند ہے۔ بعض لوگ دو سروں کی مدح و ستائش کرنے سے پہلے تمہیدی طور پر اپنے کچھ نقائص کا تذکرہ کرتے ہیں۔

### ايك بردا نقص

انسان کا ایک برا اخلاقی نقص ہروقت زمانہ کا شکوہ کرتے رہنا اور ہر کس و
ناکس کے سامنے اپنی مشکلات اور پریشانیوں کا رونا رونا ہے 'اس خصلت کا حامل
مخص اپنی منزلت گر ابیٹھتا ہے اور خود کو معمولی اور بے وقعت بنا کر اپنی عزت بنا
نفس کو داغد اربنالیتا ہے۔

مفضل بن قیس جو مالی پریشانیوں اور اداء قرض سے عامین کی بناء پر سخت مشکل میں تھا۔ ایک روز حضرت امام جعفر صادق کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنی وضع زندگ کے بارے میں حرف شکایت زبان پر لاتے ہوئے آنخضرت سے کہنے لگا۔

"ایک کیرر قم کامقروض ہوں نہیں معلوم کس طرح اس کی ادائیگی ہوسکے گی۔ روز مرہ اخراجات کے لئے بھی کوئی ذریعہ آمنی نہیں۔ نمایت پریشان ہوں 'شکدس نے جھے مبدوت کرکے رکھ دیا ہے۔ جس در کارخ کرتا ہوں بندیا تا ہوں۔"

پھر آنخضرت سے درخواست گزار ہواکہ دعا فرمایے کہ خداوندِ عالم میری مشکل حل کردے۔

اس کی بات س کرامام فی اپنے خدمتگار سے فرمایا۔
'' پیپوں کی وہ تھیلی ہو منصور نے بھیجی ہے اٹھالاؤ۔ خادم گیا اور فورا ا بی تھیلی لئے ہوئے حاضر ہوا۔ پھر آپ نے مفضل سے فرمایا۔ اس تھیلی میں سونے کے چار سو دینار ہیں انہیں اپنے اثر اجات کے لئے قبول کو۔

## وسوال باب من معدد مراجع المدين المرافق المرافق

## مغرور كاذهنى اختلال

Washing The me the property of the same of

THE SHALL STORES OF THE SHALL

بعض لوگوں میں یہ عادت خود اپنے اوپر غصتہ کی بناء پر ایک قدیم یاری کی صورت اختیار کرلیتی ہے۔ کتے ہیں : میں تھک چکا ہوں نہ جانے آخری ممینہ تک گھر کا خرچہ کیے چلاؤں گا؟

ان لوگوں کا یہ اظمار ان کے احساسِ کمتری میں جٹلا ہونے کا عکاس ہے۔ اس کے علاوہ کہ نقائص و بریشانیوں کے بیان سے پر ہیز فوائد کا حال ہے ، ضبطِ نفس کا عمل خود آپ کے اخلاق کے لئے موٹر ہے۔ حس طرح البلتے ہوئے پانی کی ایک دیگ سے بھاپ نگلنے کا کوئی راستہ بو تو وہ بہت طاقتور ہوجاتی ہے۔ اس ماند ضبطِ نفس بھی انسان کے طاقتور ہوجاتی ہے۔ اس ماند ضبطِ نفس بھی انسان کے طاقتور ہوجاتی ہے۔ اس ماند ضبطِ نفس بھی انسان کے جاتی ماند ضبطِ نفس بھی انسان کے جاتی ماند ضبطِ نفس بھی انسان کے حال میں ایمیت بڑھ جاتی ہے۔

ایا بچہ جس کے کسی عضو بدن میں نقص پایا جائے لیکن اس کے بارے میں حرف شکایت زبان پر نہ لا تا ہو اور ایسا مرد جو مسکرا کر شکست کا گھونٹ پی جا تا ہو۔ ان سب کی روح آن لوگوں سے کمیں زیادہ قوی ہے جن کو اپنی زبان پر اختیار نہیں ہو تا جو مسلسل شکوہ شکایت میں مشغول رہتے ہیں۔" (کلیدھائی خوش بختی۔ص ۱۰۱–۱۰۱)



しまかられたいないのからなっていません

بعل لوكول على بيد عادت فود البية لوح المنة كي مناه ي أيك قديم

عاری کی صورت اختیار کریٹی ہے۔ کتے ہیں : عن الکسی کا اول ایک استان کا استان کی استان کا استان کار کا استان کار کا استان کا استان کا استان کا استان کا استان کا استان کا استان

سکے۔ انسان جس قدر اپنی مخصیت کو اس تصویر سے سازگار کرسکے گا اس تناسب سے یہ بات اس کے انساط یا تثویش اور نفسیاتی بیاری یا سلامتی پر اثر انداز ہوگ اور مختلف کیفیات کے ساتھ انسان کے اعمال و آثار میں نمایاں ہوگ۔ یہ ایک ناقابلِ انکار حقیقت ہے کہ انسانی ساج میں بکفرت ایسے افراد پائے جاتے ہیں جو اپنی افراطی اور مبالغہ آمیز تصویر کا شکار ہیں اور کھتے ہیں۔ جھکاؤ رکھتے ہیں۔

جب ذبن اپنا توازن کو بیشتا ہے تو خود پندی انسان کی خود اس کے سامنے غیر حقیقی اور نمایت مبالغہ آمیز تصویر پیش کرتی ہے اور بہت آسانی کے ساتھ اسے حقیقت تک پنچنے سے بازر کھتی ہے۔ ممکن ہے اس ضم کی خود پندی اس کے بچینے ہی سے اس میں پیدا ہوجائے۔ بچہ اس سے قبل کہ شعور و آگاہی کے مرحلہ پر پنچ 'اپنے ارادہ کی قوت کو بہتر زندگی بر کرنے کے لئے کام میں لائے 'فاندانی اثر ات اور اطرافیوں کی تلقین اس کے مستقبل 'نفیات 'نوع جماں بنی فاندانی اثر ات اور اطرافیوں کی تلقین اس کے مستقبل 'نفیات 'نوع جماں بنی اور اسی طرح صحیح یا غلط تکال یا انحراف و خود پندی پر بہت زیادہ موثر ہوتی ہے اور اسی طرح سے بیا فاط تکال یا انحراف و خود پندی پر بہت زیادہ موثر ہوتی ہے مسلمی کے نتیجہ میں وہ بے جا توقع رکھنے والا' معاشرہ سے ہم آہنگ ہونے کی صلاحیت سے عاری یا گوشہ نشینی کی طرف راغب ہوجا آ ہے۔ خلاصہ کلام ہے کہ صلاحیت سے عاری یا گوشہ نشینی کی طرف راغب ہوجا آ ہے۔ خلاصہ کلام ہے کہ صلاحیت سے عاری یا گوشہ نشینی کی طرف راغب ہوجا آ ہے۔ خلاصہ کلام ہے کہ صلاحیت سے عاری یا گوشہ نشینی کی طرف راغب ہوجا آ ہے۔ خلاصہ کلام ہے کہ عقلف سلوک مثبت یا منفی 'یا تقیری و تخری طور پر بچوں کے اوپر ناقابلِ بیان اثر فرائے ہیں۔

اکثر ایے لوگ جو اپنے آپ کو مطمئن و آسودہ ظاہر کرتے ہیں سخت نفساتی دباؤیس جالا ہوتے ہیں جو ممکن ہے کی ایس معمولی علامت کی صورت میں ان سے ظاہر ہورہا ہوجو خود ان کے نزدیک یا دو سرول کے نزدیک بے قیمت ہو اور

# خود کوبرتر سجھنا

مخفی ضمیر اور باطنی شعور کی فعالیت اور نفوذ ضمیرِ آگاہ ہے کہیں زیادہ گرے طاقتور اور ای کے ساتھ ساتھ بیچیدہ تر ہوتے ہیں۔ لاشعور کی نفیات کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ انسان اپنے باطن کی ایک تنم سرگرمیوں ہے واقف ہی نہیں ہو تا۔ انسانی وجود میں بہت سے ایسے عوامل کار فرما ہوتے ہیں جو است ایسی چیزوں کی انجام دہی پر ابھارتے ہیں جن سے اس کا آگاہ شعور کھمل طور پر بے خبر ہو تا ہے اور اکثر او قات ان اندرونی قوتوں کے تھم سے روگردانی انسان کے لئے محال ہوجاتی ہے۔

اس بات کا امکان بھی موجود ہے کہ انسان کی نفیات کے مخفی مخرکات بھی اس کی منفعت کے لئے کام کریں اور بھی زیاں کا باعث ہوں۔ خلاصہ یہ کہ غیر شعوری افکار و مخرکات انسان کے رفتار و سلوک میں نقیری کردار اواکر کے اس کے اعمال و افعال کو پندیدہ بھی بنائے ہیں اور مخرب اور خلل ڈالنے والی قوت کا کردار بھی اواکر کے جیں۔

ممکن ہے کوئی شخص خاص حالات کی بناء پر ایک آئیڈیل کا تصور این زبن میں مجسم کرلے لیکن بھی جود کو ذہن میں موجود اس تصویر کے مطابق نہ بنا اور كينه توزوبدخواه تجھنے لگتاہے۔

اس موقع پر مغرور کی روح میں ایک طوفان بیا ہوجاتا ہے اور معرض سے سخت عناد و پر خاش برتا ہے آگہ اسے جنل و شرمندہ کرکے اپنے احساسات کو تسکین پہنچائے۔

الشعوری طور پر ایک مرموز قوت اسے بیشہ اپنی برتری کے اثبات اور دو مرول پر فوقیت کے لئے منصوبہ بندی پر ابھارتی رہتی ہے اور اسی بناء پر وہ کسی ایسے اقدام سے نہیں چو کتا جو دو سرول پر برتری اور خود نمائی کاموجب ہو۔ اس کے اکثر میل ملاپ ' سرگر میاں ' حتی ساجی بہود کے کام خلوص پر بہتی نہیں ہوتے بلکہ اس لئے ہوتے ہیں کہ لوگ اسے ابھیت دیں ' اسے سراہیں اور اس کے بارے میں اچھے خیالات رکھیں۔ ایسا شخص بھشہ اس بات سے خوفزدہ رہتا ہے کہ کمیں لوگ اس سلسلہ میں اس کے حقیقی مقصد سے آشنانہ ہوجائیں۔ مخرب کا ایک فلنی ''اسپنوزا'' کہتا ہے کہ۔

"غرور اپ بارے میں انسان کی حد سے زیادہ خوش فنمی کا نام ہے۔ مغرور انسان حتی الامکان اس فکر کو پروان چڑھا تاہے النزاطفیلوں اور خوشاریوں کے جھرمٹ میں بیٹھنے کو پند کرتا ہے اور ایسے نیک سیرت لوگوں کی صحبت سے گریز کرتا ہے جو اسے اس کی حیثیت کے مطابق مقام دیتے ہیں۔

غرور کے نتیج میں پیدا ہونے والے نقائض کے شار کے لئے بہت سا وقت در کار ہے۔ اس موضوع کے ادراک کے بعد بخوبی علم ہو سکتا ہے کہ مغرور شخص لازماً حاسد بھی ہوتا ہے اور سب سے زیادہ ان ای وجہ سے وہ اس کے رقبہ عمل کی جانب متوجہ نہیں ہوتے۔ حالا مکمہ مکن ہے سے علامت ایک بردی روحانی بیاری کا پیش خیمہ ہو۔

کی مرتبہ ایسا اتفاق ہو تا ہے کہ کی ایسے شخص ہے جس کے بارے میں یہ سوچا بھی نہ جاسکتا تھا ایسے خلاف تو قع کام سرزد ہوتے ہیں جنہیں دیکھ کر انسان ورطر جیرت میں پڑ جاتا ہے۔ ایسے اعمال ان لوگوں میں پائی جانے والی ان قوتوں کی واضح علامت ہیں جو میل و مصلحت کے برخلاف این شخص کے ارادہ کی عنان تھام کراس کے رفار و کردار کو اپنے شدید نفوذ میں لے لیتی ہیں۔

انسان ہر عمل اپنی کسی نہ کسی ایسی عادت کی تسکین کے لئے انجام متا ہے جو اس کی طبع و سرشت کا حقد ہوتی ہے۔ عام تجربہ سے یہ بات ہابت ہے کہ قوی میلان جب شدّت اختیار کرتا ہے تو دو سرے احساسات و میلانات کو پامال کرتا ہے اور انسان اس موقع پر دو سری تمام پیشِ نظر چیزوں سے چیم پوشی برسے لگتا ہے۔

مغرور مخص اپن احساس برتری کی تسکین کے واسطے اپنی تمام رفار و
گفتار کے لئے اپن ذہن میں ایک بے نقص کال اور عالی نمونہ و قالب بنالیتا
ہے اور کوشش کرتا ہے کہ اپنی تمام اعمال اور احساسات کو اس مصنوعی قالب
کے مطابق بنائے۔ اپنے خصائل کو اس قدر بلند سجھنے لگتا ہے کہ اسے یقین ہی
نیس آ تاکہ اس کے وجود میں بھی کوئی نقص ہوسکتا ہے۔ للذا اپنے بارے میں
معمولی می تقید سننے کا بھی رواوار نہیں ہو تا اور اتفاقاً اگر کوئی نمایت بے غرضی
کے ساتھ اور سو فیصد منصفانہ طور پر بھی اس کے کسی نقص کی جانب اشارہ
کے ساتھ اور سو فیصد منصفانہ طور پر بھی اس کے کسی نقص کی جانب اشارہ

رفآر پیش رفت کرے نہ وہ جو چاپلوسوں کے منہ سے اپنی موہوم عظمت کے بارے میں سننے کامتمنی ہو اور دو سروں سے جھوٹی ستائش و تجید ی توقع میں رہتا ہو۔ ہو۔

## غرور پیدا کرنے میں دولت کا کردار

دولت کی فراوانی بھی ان چیزوں میں سے ہے جو انسان کو خودیر سی اور غرور میں متلا کردیتی ہے۔ ایسا مخص جو ثروت مندی کی بناء پر "میں" کی قید میں اسیر ہوجاتا ہے اپنی انتائی نادانی کی وجہ سے بینواؤں کو تحقیر کی نگاہ سے دیکھتا ہے اور ان کے وجود کو زائد و بے وقعت شار کرنے لگتا ہے۔ لیکن وہ اس بات سے غافل رہتا ہے کہ دولت مندی درہم و ریناریاس ہونے اور مال و دولت کا ذخیرہ كرلينے كانام نہيں۔ بكثرت ايے لوگ يائے جاتے بيں جو بے سروسامانی اور مالی تنگدستی کے باوجود معنوی سموائے کے حامل ہونے اور اپنے روحانی فضائل کی بنا يدبرے برے دولتندول كى صف ميں شار ہوتے ہيں اور اسے اسى خصائل كى وج ہے بت سے ثرو ممندوں کی توجہ و احرام کا محور قرار پاتے ہیں۔ یمی حقیقت ملتوں پر بھی مکمل طور پر صادق آتی ہے۔ ایسی قوم کو غنی قرار دیا جاسکتا ہے جس میں دوسری اقوام سے زیادہ عظیم ، باسعادت اور دانشمند انسان پائے جائين - إلى والأسادي المنظل والمنظل المنظل ا

مادی اسباب میں یہ صلاحیت نہیں ہوتی کہ سعادت و آسائش کی سوغات بخش سکیں۔ لوگوں کی اکثر پریٹائیاں زیادہ طلبی کا بتیجہ ہوتی ہیں۔ بہت سے لوگ مال و دولت کے انبار پر بیٹھ کر بھی راحت و آسودگ سے متیدست ہوتے ہیں۔ لوگوں سے متنفر ہو تا ہے جو اپنی فضیلتوں کی باعث موردِ ستائش قرار
دیئے جاتے ہیں اور اس کی بیہ نفرت مہرہ محبت کے ذریعہ آسانی سے
ختم نہیں ہو سکتی۔ اسے ایسے ہی لوگوں کے درمیان مسرت ہوتی ہے
جو اس کی کمزوریوں کے باوجود چاہلوی میں مشغول ہوں اور اسے
حماقت کے گڑھے سے وادی جنون میں لے جائیں۔"

المادي ال

اکثر ایے لوگ جو ساج کے نچلے طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں آگر کامیابیاں ان کے قدم چوشنے ہیں اور اس طر کے قدم چوشنے لگیں تو وہ غرور و نخوت کا شکار ہوجاتے ہیں اور اس طر خاندانی نقص کی جو حقارت ان کے دامن گیر ہے اس کے ازالہ کی کو شش کرتے ہیں۔

البتہ بُر عظمت روح کے مالک لوگ معمولی زندگی پر راضی نہیں ہوتے۔
جب انسان کا ہدف عالی ہو تا ہے تو اس کی کوشش اور جدوجمد کا وائمن بھی ای
قدر وسیع ہوجاتا ہے۔ جب انسان جمود و رکود سے دوچار ہو تا ہے تو وہ آگے
برخصنے سے عاجز رہتا ہے اور اس کی بلند خواہشات تو تف کا شکار ہوجاتی ہیں۔
ایسے موقع پر عالی ہمت کے حامل لوگ مسلسل کوشش و جدوجمد میں مشغول
رہتے ہیں تاکہ اپنی عظمت کو انسانیت اور حقیقی انسانی خصائل کی بنیادوں پر
استوار کریں اور افتخار کے اونچ مدارج پر جگہ پائیں۔ لیکن انہیں کی صورت
یہ بہند نہیں ہو تاکہ اظہارِ غرور و نخوت کے ذریعہ خود کو عظیم اور جلیل ظاہر
کریں۔ کیونکہ وہ بخوبی جانتے ہیں کہ غرور کے ذریعہ کی نے عظمت و اختیاز
عاصل نہیں کیا۔ مردوہ ہے جو خود بخود معروف ہو، ہر کام میں مربع اور برق

اس سے بہتر ہے کہ وہ مالدار لیکن مغرور اور متکبر ہو۔ پس تم کیوں اپنے ممریان دوست سے ہاتھ دھونا چاہتے ہو اور مجھے خود سے جدا کرنے پر شکے ہوئے ہو۔"

### غرور علمی کے خطرات

بعض انسانوں میں پایا جانے والا غرورِ علمی بھی ان کی ترقی و پیشرفت اور
کسبِ کمال کی راہ میں رکاوٹ بن جاتا ہے۔ اس عارضہ کاشکار انسان خود کو اس
قدر عالم و فاضل سجھنے لگتا ہے کہ کسی بردے سے بردے عالم کو بھی خاطر میں نہیں
لا تا۔ دلچیپ بات یہ ہے کہ غرورِ علمی سے دوچار اور اپنے آپ کو ایک استثنائی
وجود سجھنے والے اکثر وہ لوگ ہوتے ہیں جن کی سطح معلومات انتمائی بست یا
متوسط درجہ کی ہوتی ہے۔

جتنا انبان کاعلم برھتا جاتا ہے اتا ہی اے اپنی حقارت ، جمل اور نادانی کا ادیادہ احساس ہونے لگتا ہے۔ ایبا شخص جو اپنے مراتب علمی کے ذریعہ مراتب ناوانی سے آشنا ہو تا ہے بہت زیادہ خود شناس ہو تا ہے۔ النذا حقیقی دانشمند لوگ آسائی کے ساتھ غرور اور باطل تصورات کے دام میں نہیں آتے۔ راقم الحروف خود ایک ایسے فرد سے واقف ہے جو دو سروں کی معلومات اور قابلِ شحیین خدمات کو حقارت کی نگاہ سے دیکھتا ہے ، یا انہیں شار میں ہی نہیں لا تا۔ جب کہ اس کی اپنی معلومات اور تعلیم متوسط ہے اور شاید اس کا اپنا وجود انتمائی بے اہمیت ہو۔ جب بھی کسی محفل میں دو سروں کے علم و فضل یا وجود انتمائی بے اہمیت ہو۔ جب بھی کسی محفل میں دو سروں کے علم و فضل یا کارناموں کا تذکرہ آتا ہے اور حاضرین میں سے ہرایک اس موضوع پر اپنے

اس کے علاوہ ممکن ہے خود مال و دولت شرو آفت کا سبب بن جائے ' مغرور مالدار کے قلب کو سیاہ کردے ' اسے آلودگی ' رزالت اور گناہ کی راہ پر ڈال دے اور ویران گر سیلاب کی مانند اس کی سعادت کی بنیادوں کو ہمس نہس کردے۔ مادّی اسباب آسائشات کے حصول کا ایک ذریعہ ہیں بذات خود آسائش نہیں۔ کما جاسکتا ہے کہ مال ایک ایمی زنجیرہے جس کی کڑیوں کی کوئی انتما نہیں۔ عاقل انسان اس کو کنٹرول کرلیتا ہے لیکن کے خرد اس کا اسیر ہوجاتا ہے۔

بعض لوگ تقور کرتے ہیں کہ بے حماب دولت کے ذریعہ ای وسکون کی منزل پائی جاسکتی ہے۔ لیکن میہ نہیں جانے کہ جتنا انسان مادیات کے مصول کے لئے آگے بردھتا ہے خود سے دور ہو تا چلا جاتا ہے اور آ خرکار اس پُر چیچو خم راہ پر اپنے پاک احساسات گم کر بیٹھتا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ اکثر او قات جب کوئی انسان مالی اعتبار سے اپنے دوستوں پر سبقت لے جاتا ہے تو غرور و نخوت اسے ان سے قطع تعلق پر مجبور کردیتی ہے۔ اس سے قطع تعلق پر مجبور کردیتی ہے۔

ددمیرے دوست جھے سے کہتے ہیں کہ کیوں خوب مال نمیں بناتے آگہ ہمیں بھی کچھ فائدہ ہو۔ میں ان سے کہتا ہوں کہ کاش میں مال و دولت اور تمہاری محبت و دفا کو ایک ساتھ جمع کرسکوں۔ لیمنی مالدار بھی ہوجاؤں اور تمہارا وفادار بھی رہوں' تم سے دوستی بھی برقرار رکھوں۔ لیکن افسوس کہ مال و دولت جھے تمہاری مصاحبت سے محروم کردے گی۔ تمہارے دوست کا تمیدست' باوفا اور مہوان ہونا

ر نبیں پنچتے۔

انسان کی ہیشہ کو مشش ہوتی ہے کہ حقیقت کے چرہ سے یردہ ہٹادے اور علم ومعرفت کی راہ میں قدم بردھائے لیکن اس راہ میں بردھنے والا برقدم مارى مشكلات من اضافي كاموجب بوتاب-ہماری معلومات دائرہ کے قطر کی طرح ہوتی ہیں اور مجمولات اس کے محیط کی مانند اگر دائرہ کے قطر کو لمباکریں تو اس کا محیط اس سے کمیں زیادہ وسیج ہوجاتا ہے۔ شاید ہاری آئندہ سلیں ہم سے زیادہ اس راہ یر آگے برهیں اور اسرار کائنات کے نئے نئے حقائق کشف کریں۔ لیکن ہم مجبور ہیں کہ اپنے تمام تر غرور و خودیر تی کے باوجود زمین پر گھٹنے ٹیک کر اعتراف کریں کہ ہم کچھ بھی نہیں جانے۔ دور كيول جائيں جم اب تك خود اسيخ آپ كو بھى نيس پيچان سكے ہيں اور اس بات سے ناواقف ہیں کہ ہم کون ہیں اور طبیعت سے کیا ربط رکھتے ہیں۔ ہاں! ہم کھ نمیں جانے اور مجبور ہیں کہ ہر چز کے مامنے ایک استفہای علامت رکدیں۔"

(در جبتوی خوش بخی-ص۵۸ اور ۲۱۹)
حقیقت کی جبتو اور کسی بھی مطلب کو سبحفے کے لئے اوّلین شرط یہ ہے کہ
انسان بحث و گفتگو کے دوران جدال و مناقشہ کی راہ اختیار نہ کرے لیکن خود
پندی کے شکار مغرور انسان کی کوشش ہوتی ہے کہ دو سروں کی ہاتیں اپنے مفاد
میں استعمال کرے۔ اس ناپندیدہ رُوش کو اختیار کرتے ہوئے وہ کٹ جبتی اور
بینا بحثی کرتا ہے۔ دراصل ایسے مخص کا مقصد حقیقت سے یردہ اُٹھانا نہیں ہو تا

خیالات بیان کرتا ہے تو یہ مخص تحقیر آمیز مسکراہٹ کے ساتھ ان خیالات کی تائید میں گردن ہلانے پر اکتفا کرتا ہے اور جب یہ خود اپنے انتمائی معمولی کارنامے و اقدام کے بارے میں گفتگو کرتا ہے تو اس قدر گھن گرج کے ساتھ بولتا ہے کہ گویا اس سے برا کارنامہ کس نے انجام ہی نہیں دیا ہے!

ایک مغربی دانشمند کہتا ہے کہ۔

"اگر ہم دنیا کو اس سے بہتر پہانتے یا اپنی معلومات و جمولات کا نقابل كرسكة تو مارا عقيدة كه اور موتا-حقيقت يه ب كه مارى معلومات ان چزوں کے مقابلہ میں انتہائی مخضر ہیں جن کا ہمیں علم نہیں۔ ہم عناصر میں سے کون سے عضر کے متعلق اچھی معلومات رکھتے ہیں اور اس کے تمام فوائد اور استعال سے آشنا ہیں؟ نباتات وحیوانات میں ے س کی تاریخ حیات کو اوّل سے آخر تک جانتے ہیں؟ ہم ایسے مختلف عوامل و اشیاء کے درمیان زندگی بر کررہے ہیں جن ك بارك مين جاري معلومات صفرين؟ جاري أتكمول ك سامن صدیوں سے بڑے ہوئے یردے اب تک چاک نمیں ہوئے ہیں۔ قدرت کے عظیم مدرسہ میں اب تک ماری حیثیت ابتدائی جماعت کے طالب علموں کی ماند ہے۔ بت سی چزوں کو ہم صرف دیکھتے ہیں ان کے اسرار و رموزے بے خریں۔ ونیائے تفرید کنار سمندر کی ماند ہے۔ ایسا مخص جو کنارے پر کھڑا

ہوکے اسکا نظارہ کررہاہے اور ایسا مخص جو قدم لڑ کھڑانے کی وجہ سے

اس میں گر روے اور نضول اس میں ہاتھ پیرمار رہا ہو دونوں کی مقام

بلکہ وہ اس طریقے کو اختیار کرکے اپنی علیت اور زبردسی کو خابت کرنا چاہتا ہے۔
خود شنای کے مرتبہ تک رسائی کے لئے اولین ضرورت یہ ہے کہ حقائق
کو صحیح طریقے سے پہچائیں اور ان کی صحت و درسی پر کھمل ایمان حاصل
کریں۔ اس طرح ہم بھر طور پر کسی چیز کی حقیقت تک پہنچ سکتے ہیں۔ حقائق کا
علم حاصل کرنے کے سلسلہ میں ہمارا حقیقی مقصد یہ ہونا چاہئے کہ ایسے امور جن
کی کم و کیف سے ہم آگاہ نہیں بلکہ جن کے متعلق ہماری معلومات اجمالی ہیں
انہیں پغیر کسی بیچیدگی اور اہمام کے واضح طور پر درک کریں۔

تخ یی سرگرمیاں

غرور کے ضرر رساں آثار زندگی کے بہت سے شعبوں پر نمودار ہوتے ہیں۔ ان آثار پر توجہ ہمیں روحانی عذاب کا سبب بننے والی اس بیاری کے خلاف سنجیدگی کے ساتھ جنگ پر آمادہ کرتی ہے۔

اگر باہمی بحث و گفتگو کے دوران غرور کی شدید اور متفقیم دخالت کا خاتمہ کردیا جائے تو بہت سے اختلافات اور جھڑوں کا خود بخود ازالہ ہوجائے۔ کیونکہ لوگوں اور طبقات کے درمیان پائے جانے والے بے وجہ کے تنازعات کا اصل سبب ان کا غرور میں جٹلا ہوجانا ہو تا ہے اور اس طرح وہ خود اپنے اور دو سرول کے فائدہ کے بجائے نقصان کا سبب بن جاتے ہیں۔ جس کے نتیجہ میں وہ باہمی افہام و تغیم مصحیح منطق اور بے غرضی کے ساتھ مشکلات کا حل نکالنے سے عاجز رہتے ہیں۔

مغرور مخص کے دوسری ناپندیدہ صفات مثلاً حسد علی اور بدینی وغیرہ

میں مبتلا ہوجانے کا امکان رہتا ہے۔ ایسا مخص دو سرول کی ناکامی و نامرادی کا آرزومندرہتا ہے۔ اگر اے کوئی کی کام میں اپنے سے بہترولائق تر نظر آیا ہے واس کے ول میں حد کی آگ بھڑک اٹھتی ہے۔ حتی ایے موقع پر بھی اس كا يمى حال ہو تا ہے جب كامران مخض اور اس كے ميدان كار ميں بھى زمين و آسان کا فرق ہو تا ہے۔ یہ احساس اس کے لئے اس قدر ناقابل برداشت اور درد ناک ہوجاتا ہے کہ بقدرت اس پر دشنی اور خصومت کے جذبات مُسلط كرديتا ہے۔ يمال تك كه اس كى تمام تركوششوں كامحور اينے رقيب ير كامياني بن کے رہ جاتا ہے۔ خلاصہ سے کہ زندگی میں اس کی تمام سرگر میوں کا کوئی بامعنی ہدف نہیں رہتا بلکہ اس کا انتہائی نصب العین اپنے رقیب کی شکست ہو تا ہے۔ اس روت کی بنا پر کیونکہ اس کے اکثر اعمال تخ یی ہوجاتے ہیں اس لئے اس کی جسمانی اور زہنی توانائیاں فضول کاموں میں ضائع ہونے لگتی ہیں۔ جب بھی اور جس جگہ بھی اسے موقع ماتا ہے وہ اپنے اس جذب کی تسکین کی کوشش

الیا مخص دو سروں کے مقابل اکساری و فروتی کے اظہار سے گریزاں رہتا ہے۔ حتی اس کے اس افراط آمیز رویت کی بناء پر اس کے انتہائی اہم روابط اور محکم رشتے تک منقطع ہوجاتے ہیں۔ یہ ایک ناقابلِ انکار حقیقت ہے کہ لوگوں کے جذبات ہے بے اعتبائی اور ان سے توہین آمیز و پُر تحقیر سلوک ان میں رقِ عمل ایجاد کرتا ہے اور اس رویت کا حامل مخص خود لوگوں کی طرف سے تحقیر و اہانت کا مورد بن جاتا ہے۔ ہر انسان کے دل میں ایسے مخرور اور اور چھے لوگوں سے تفرکا پایا جانا قدرتی بات ہے۔

عمل اختیار کرے گا تو گویا وہ خود فریجی میں مبتلا ہے۔ ہر مخص کا طرزِ تفکّر اور باطن اس کے کردار و عمل سے جھلکتا ہے اور کسی بھی ذریعہ سے اسے چھپایا نہیں جاسکتا۔"

### نفس کی سلامتی

زندگی جدرِ مسلسل سے عبارت ہے۔ بھی تو اس تلاش و کوشش کے نتیجہ میں کامیابی و کامرانی نصیب ہوتی ہے اور بھی نامرادی کامنہ دیکھنا پڑتا ہے۔ ایسے لوگ جنہیں زندگی میں کامیابی نصیب ہوتی ہے ممکن ہے غرور و نخوت کاشکار ہوجائیں اور وہ افراد جنہیں بعض میدانوں میں ناکای سے دوچار ہوتا پڑے اپنی شکست کو بدقتمتی 'دو سرول کی کینہ توزی اور ان کی طرف سے رکاوٹیس کھڑی کردیے کا نتیجہ قرار دیں اور رنج و ناامیدی کاشکار ہوجائیں۔

جرچند ناکای و شکت تلخ و ناگوار ہے اور کامیابی دلنشین و خوبصورت لیکن کامیابی کے نتیجہ میں اپنی ممارت 'عقل اور کاردانی پر مغرور نہیں ہونا چاہئے۔
اور ای طرح ناکای پر روح کو بے پایاں یاس و حسرت میں جتلا نہیں کرنا چاہئے۔
اگر جم بدف کے حصول کے موقع پر اور اسی مائند ناکای کے وقت واقع بنی اور متانت کو اپنا شعار قرار دیں تو فہ کورہ بالا دونوں قطب افراط و تفریط کی حقر وسط (یعنی سلامتی رفنس) حاصل کرلیں گے البتہ یاد رہے کہ اس حقر اعتدال کا حصول نفس کے خلاف نمایت سخت جماد کامتقاضی ہے۔

کائنات کی دو سری تمام چزوں کی مائند انسان کی نفسیاتی حیات کے تار و پود کی تھکیل بھی اس طرح ہوئی ہے کہ ان میں مخل کی طاقت محدود ہوتی ہے۔

مغرور دو سرے لوگوں کی حیثیت کو کھمل طور پر نظر انداز کرتے ہوئے محض اپنی خواہشات و تمایلات سے غرض رکھتا ہے۔ یمی یک طرفہ تمایل ایک طرف تو مغرور کی خواہشات کے در میان شدید تضاد اور دو سری جانب اوروں کی طرف سے اس کے خلاف اہانت آمیز اور نا قابل پرداشت بے اعتنائی کے بر آؤ پر منتی ہوتی ہے اور وہ مجبور ہوتا ہے کہ شکست خوردہ روح اور پُر بیجان قلب کے ساتھ خلافِ توقع حوادث اور بے اعتنائیوں کو پرواشت کرے۔ ایک برزرگ کا قول ہے کہ۔

ومیں نہیں کہنا کہ آپ اپنے مقام اور اہمیت کو جلانے کے واسطے جھنڈے بلند سیجے اور فقارے بجائے آگہ سب آپ کی طرف متوجہ ہوجائیں لین اگر آپ اس قدر اکساری اور عاجزی کا اظهار کرتے ہیں کہ اپنی راہوں میں پھول نجھاور نہیں کرنا جائے تو کم از کم ایسے نہ ہونے کہ لوگ آپ پر پھر برسائیں۔ آپ کیوں لوگول کو اپنے نقائص کی جانب متوجہ کرتے ہیں---- ؟ لوگوں کے ساتھ دل پذیر سلوک و رفتار جوبے شک انسان کے باطن اور اس کے اچھے اخلاق ے وابسة ب نه صرف خود اس كى اين زندگى ميں مطلوب تا شيرك طامل ہیں بلکہ لوگوں کے ولوں پر بھی گرا اثر چھوڑتے ہیں۔ ایسے لوگ جو حققة مايال خصوصيات اور اخلاقي فضائل كے مالك مول وه مھنڈے میٹھے پانی کے چشمہ کی مائند اپنے اقرباء کو سراب کرتے ہیں۔ حقیق اوب اور اکساری اس وقت صاور ہوتے ہیں جب انسان کی فطرت سے ہم آہنگ ہوں۔ اس کے برخلاف اگر کوئی مصنوعی طرز

ایے تمام لوگ جو نفیاتی کہایک میں جالا ہوتے ہیں یا بیشہ یاس و
نامیدی کی و حشوں کے امیر رہتے ہیں در حقیقت وہ لوگ ہیں جو اپنی اندرونی
استعداد اور باطنی توانا کیوں سے بے خرہوتے ہیں۔ الذا اپنی شخصیت کو پانے
کے لئے ضروری ہے کہ ایے لوگ ہمہ جانبہ کوششیں بروئے کار لاکیں آباکہ ان
کے ذریعہ اپنے نقائص کا ازالہ کر کیں۔

بنیادی طور پر انسان اپنی خواہشات اور آرزدوں کے نقاضوں کی بنا پر ہر اس چیز سے آزردہ رہتا ہے جو اس کی خواہشات اور تمناؤں کے حصول کی راہ میں مانع ہو۔ نیز ہرائی معنوی و مادی رکاوٹ کو جو اس کی آرزووں کی جکیل میں مانع ہو سخت معیوب سجمتا ہے۔ یمی من حاکل ہویا اس کی خود مختاری میں مانع ہو سخت معیوب سجمتا ہے۔ یمی رکاوٹیں تجاوز اور کینہ کاسب بنتی ہیں۔

وقتی اور جلد گزر جانے والے میلانات اور شرربار خواہشات انتمائی آسانی کے ساتھ انسان کے سامنے چیزوں کو مشتبہ کرسکتے ہیں۔
کرسان اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم لوگوں کو خبردار کرتے ہیں کہ ہوا و ہوں کی پیروی سے اجتناب کریں۔

"ایاکموالهوی فان الهوی یعمی و یصم"
"مواد موس سے پرمیز کرد کیونکہ موس انسان کو اندها و بسره بنادی تی ہے۔" (نج الفعاد، -ص۲۰۱)

اپی کو تاہیوں پر عدم توجہ

اکثر او قات غرور اور محمند کی بناء پر انسان اینی کو تابیون فقائص اور

مكن ہے محروميوں اور ناكاميوں كے صدمات كا روّ عمل عصيان و تخريب كى صورت ميں ظاہر ہو۔

ائی نفیاتی ضروریات سے ناآگاہی اور خود اپی شاخت کے سلسلہ میں دشواری ایک ناقابلِ انکار حقیقت ہے۔ در حالا نکہ کو ناہ فکر لوگوں کا بید خیال ہو تا ہے کہ وہ دو سروں سے زیادہ خود کو پہچانتے ہیں اور اپنے تفکرات کے علل و اسباب اپنے مخرکات اپنے اعمال اور بالاسخر اپنے باطن سے آگاہ ہیں۔

غلط تشخیص' طالمانہ فیصلوں اور سوء تفاہم کا سبب خود شناسی کے سلسلہ کے می نقائص ہیں۔

بالکل اسی طرح جیسے انسان سے متعلق فلفہ کی قدیم تعلیمات میں خود شاسی کی تاکید کی گئی ہے عصرِ حاضر میں بھی کہ جو انسانی فطرت اور نفسیات کے بارے میں گری اور دلچیپ تحقیقات کا دور ہے خود شناسی کے ابتدائی اصولوں کا سیکھنا نفسیاتی سلامتی کی اہم ترین بنیادوں میں شار ہو تاہے۔

انانی نفس میں اچھی خصاتوں کی پرورش کے لئے لازم ہے کہ انسان نفسیاتی احتیاجات اس نظام کے کام کرنے کے طریقہ کار اور تامطلوب احسامات سے آگاہ ہو جن میں سے ہرایک کی رقبہ عمل کا نتیجہ اور باطنی اثرات میں سے ہو اور حتی الامکان ایسے بیجانات کے بارے میں مطلع ہو جو بیچیدہ منابع سے سرچشمہ لیتے ہیں تاکہ اس طریقہ سے محراہ کرنے والی خواہشات نفس منابع سے سرچشمہ لیتے ہیں تاکہ اس طریقہ سے محراہ کرنے والی خواہشات نفس اور حقیقی تمناؤں کے در میان فرق کرسکے اور ان متواثر و مسلسل حملوں سے اپنا دفاع کرسکے جو اس کے نفس کی سلامتی کے لئے خطرہ ہیں۔ نیز اس بات سے دفاع کرسکے جو اس کے نفس کی سلامتی کے لئے خطرہ ہیں۔ نیز اس بات سے دفاع کرہے ہو کو موہوم سعادت و خوشجتی کی خاطر زندگی کی لگام فریب دینے

ے بے خبر ہونے کی بنا پر کسی ایک بھی فضیلت سے آگاہ نہیں۔
فضیلت کے مطابق عمل دراصل عقل کے مطابق عمل ہے۔ جو
شخص بھی عقل و خرد کی رہنمائی میں عمل انجام دیتا ہے اسے لازما اس
بات سے آگاہ ہونا چاہئے کہ اس نے عقل کو اپنا رہنما قرار دیا ہے۔
پس ایسا شخص جو خود اپنے بارے میں جائل ہے اور اس کے نتیجہ میں
جساکہ ہم نے پہلے کما گئی طور پر تمام فضائل سے بے خبرہے کسی
صورت فضیلت کے مطابق عمل انجام نہیں دے سکتا۔ یعنی عمل
طور پر کم عقلی کا شکار ہے۔ بنابرایں کما جاسکتا ہے کہ غرور ضعف
عقل کا بلند ترین درجہ ہے۔ "(فلفہ رنظری ص١٠١)

ممکن ہے کہ بعض چیزیں جو ہمیں حقیقت نظر آتی ہوں واقعاً حقیقت نہ ہوں۔ عقل و خرد کی کموٹی پر رکھ کر (کمی چیزی) حقیقت معلوم کی جاسکتی ہے۔ ایسے لوگ جن کی بینائی کمزور ہو وہ اس کی تلافی کے لئے عینک استعال کرتے ہیں لیکن ایسا شخص جو ضعف عقل کا شکار ہو وہ اس کا ازالہ عینک کے ذرایعی مہیں کرسکتا۔ بلکہ اس کے لئے اسے اپنے باطن پر توجہ دینا ہوگی' اپنی نفس کا تجوید و تحلیل کرنا ہوگا اور نمایت غور و احتیاط کے ساتھ اپنی حقیقی استعداد اور صلاحیتوں کو معز خواہشات اور ہواء نفس سے جدا تمیز دینا ہوگا۔ استعداد اور صلاحیتوں کو معز خواہشات اور ہواء نفس سے جدا تمیز دینا ہوگا۔ اللہ کہونت ایسے لوگ ہیں جو اپنی روحانی قوتوں کو اپنی ذاتی یا اجتماعی بہود کے لئے کام میں لانے کی بجائے انہیں بے کار تلف کردیتے ہیں۔ ایسے لوگ اپنی اندر پنماں چرت انگیز قوتوں اور اپنے باطن کی توانائی کے متعلق معمولی اور سطی علم بھی نمیں رکھتے۔

محدود یوں سے عافل اور اپنی توانا کیوں سے ناواقف رہتا ہے۔ یہی بے اطلاعی اس کی شخصیت کے استقلال اور اس کی روحانی ترقی میں رکاوٹ ثابت ہوتی ہے۔ نیزیمی ناواقفیت اس بات کا موجب ہے کہ انسان اپنے ان نقائض کی تلافی کی جانب متوجہ نہیں ہو آ حالا نکہ ان میں سے بہت سے معمولی اصلاح کے محتاج ہوتے ہیں جو بہت آسانی سے کی جاستی ہے۔

حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں۔

"الراضى عن نفسه مستور عنه عيبه ولوعرف فضل غيره كساه مابه من النقص والخسران" "خود پند انبان اپ نقائص سے بے خررہتا ہے۔ اگروہ دو سرول كى برترى كا قائل ہو تا تو اپ نقائص و معائب كى تلافى كرتا۔"

(غررالحم-ص٩٥)

امیرالمومنین خود پند لوگوں کے غرور کا سبب ان میں عقل کا فقدان قرار دیے ہوئے فرماتے ہیں کہ-

"رضاءالعبدعن نفسه برهان سخافة عقله"

"کی مخص کا غرور اور خود پندی اس کے ضعف عقل کی دلیل
ہے۔" (غررالحکم ص ۲۲۳)

"العجب یفسدالعقل"

"خود پندی عقل و خرد کو تباہ کردیت ہے۔" (غررالحکم ص ۲۲۳)

معروف مغربی فلفی "اسپنوزا" کتا ہے کہ

"جو مخص خود اپنے بارے میں جمل کا شکار ہے وہ تمام فضائل کی بنیاد

الإلوقف تود اور محتد كا يدام النال افي لواليول تعامل لود

کو حقیقت واقعی تک پنچاتے ہیں۔ کیونکہ اگر خواہشات و احساسات ب لگام ہوجائیں تو نہ صرف دو سرول کو نقصان پنچانے کاموجب ہیں بلکہ خود انسان کے اندر بھی ہجان و طوفان بیا کردیتے ہیں اور یہ باطنی کشکش آدی کے سقوط و انحطاط پر ختنی ہوتی ہے۔

خودی کا شار ان عوامل میں ہو تا ہے جو انسانی زندگی میں غیر معمولی اہمیت کے حامل ہیں۔

خودی اور خود پر تی میں واضح فرق پایا جاتا ہے۔ خودی روح کی عظمت اور مخصیت کی وسعت کی علامت ہے اور آدی کو اکساری و فد اکاری پر آمادہ کرتی ہے جب کہ خود پر تی دائرہ گلر کو محدود اور انسانی طبع کو رذالت و پستی میں مبتلا کردیتی ہے۔

حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔ "اکبر الناس ضعة من تعاظم فسی نفسه" "جو فخض اپنے نفس کی عظمت و ہزرگ کا قائل ہو اس کی عاجزی و اکساری سبسے زیادہ ہوتی ہے۔"

(غرراكم-ص١٩٥)

"خود پری دو سرول کو اپنے ذاتی مقاصد و مفادات کے حصول کے لئے قربان کردینے کا نام ہے۔ جب کہ خودی ایک الی روحانی کیفیت کا نام ہے جو مخصیت کی تعمیراور اسے پروان چڑھانے کے ارادہ سے پہانی جاسکتی ہے۔ خود پرسی اپنے ہمراہ بھشہ ایک ضعف لئے ہوتی

اگر کوئی مخص اپنے نواقص و معائب سے آگاہ ہوجانے کے بعد بھی انہیں اہمیت نہ دے یا انہیں قابلِ اغماض و چٹم پوشی شار کرے تو یہ ایسا ہی ہے جیسے اس نے ان نقائص کو اپنے وجود کالازمہ سمجھ لیا ہے۔

باطنی احوال کے بارے میں آگاہی وقت اور وقت کی متقاضی ہے۔ اگر کوئی یہ خیال کرتا ہے کہ کم وقت میں اپنی نفیاتی خصوصیات کمزوریوں اور نقائص سے واقفیت حاصل کرلے گاتو اس کایہ تصوّر غلط ہے۔ اس لئے کہ خود شناسی اور بعض و حشناک باطنی امور کا تاب نظارہ روش بنی اور نمایت شجاعت کا طالب ہے اور یہ حاصل نہیں ہو سکتی گربتدر ہے حوصلہ اور لازی احتیاط کے ذریعہ لیکن بااین ہمہ انسان رذیلتوں کے خلاف ارادہ اور فکر کی قوت اور پیم جدوجمد کے ذریعہ نمایاں کامیابیاں حاصل کرسکتا ہے۔

حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔ "من طلب عیباً وجدہ" "جو شخص اپنے عیوب و نقائص تلاش کرے گاوہ کامیاب ہوگا۔" (غررالحکم۔ص۲۱۳)

# خودی اور خود پر تی

اسلام نے بشریت کو اس کی روحانی احتیاجات کی تسکین کے قابلِ اطمینان ترین طریقے عطا کئے ہیں اور انسانی فطرت کی تمذیب و اصلاح کے لئے جامع و ہمہ پہلو دساتیرِ عمل فراہم کئے ہیں۔ انسانی خواہشات کو حدِّ اعتدال میں رکھنے کے واسطے اسلام کے پیش کردہ ضوابط روح اور عقل کو جِلا بخشے ہیں اور انسان کے واسطے اسلام کے پیش کردہ ضوابط روح اور عقل کو جِلا بخشے ہیں اور انسان

کہ دیکھا جائے کہ انسان اپنے اور دو سروں کے لئے کس قدر جدوجہد کرتاہے۔

بے شک اگر ایک ملت کے افراد اپنی شخصیت کو پروان چڑھانا چاہیں تو

بہت جلد انتمائی درجہ اعتدال کو پالیں گے۔ بنابرایں روح کی تربیت
سے بڑھ کر کوئی بات معقول نہیں۔ خودی خود گزشتگ کو انتمائی عروج
پر پنچانے کا موجب ہے۔ در حقیقت اخلاقی دیانت روحانی اعتدال کا
نتیجہ ہے۔ "(قدرت ارادہ صالے - م

اسلام اس قوی اور محکم بنیادوں پر استوار مخرک کی مصلحت و تقاضوں کی خاطر انسان کے لئے تمام رائے کھولتا ہے اور ہر چیز سے زیادہ خودی کی جانب میلان و رغبت کا اہتمام کرتا ہے۔

اسلام کی نظر میں مطلوب و پہندیدہ حب نفس و خود خواہی وہ ہے جو راوِ مستقیم پر قائم اور ہر قتم کے انحراف و کج روی سے دور ہو۔ ایسی راہ پر گامزن ہو جس کی منزل خوش بختی اور سعادت جاویدانی ہو۔ ایسا مسلمان جس نے کھلے زبن اور روشن بنی کے ذریعہ حقیقت کو پہچان لیا ہو کسی صورت ہیشگی اور جاویدانی کی منزل مرک کرکے جلد فنا ہوجانے والی لذّتوں کے انتخاب پر راضی نہ ہوگا۔

اسے اپنے آپ سے محبت و دوستی نہیں کما جاسکتا کہ انسان پست اور مخرّب خواہشات اور ذکّت و خواری کے سامنے سرِتشلیم خم کردے اور خود کو ابدی عذاب اور دردناک عقاب میں مبتلا کرلے۔ اس قتم کی خودخواہی کا حامل مخض بشریّت کے اعلیٰ مدارج کا سزاوار نہیں۔

ہے جب کہ خودی غیر معمولی قوت ہوتی ہے۔ اگر آپ اس بات کا عزم صمیم کے ہوئے ہیں کہ دو سرول کے ارادے کو خود پر مسلط نہ ہونے دیں گے اور دو سرول کا یہ تسلط آپ کی تندر سی قوت ' کامیابی اور نفوذ کے خلاف ہے تو آپ "خودی" کے حال انسان کملائیں گے۔

لین اس گفتگو سے یہ نتیجہ نہیں لینا چاہئے کہ آپ دو سوں کی زبونی و ساہ بختی کو دیکھ کر کوئی آٹر ظاہر نہ سیجئے۔ بلکہ ہماری تھیجے صرف یہ ہے کہ اپنی قوتوں کو ہزارہا مختلف جتوں میں صرف کرنے کی ججائے انہیں موافق مواقع کے لئے ذخیرہ رکھئے۔

"خودی" ایار و فداکاری کے خاتمہ کا سبب نہیں ہوتی بلکہ اسے ایک معیّن قاعدہ کے تحت کردی ہے اور انسان نہایت میل و رغبت کے ساتھ اپنے کی دوست کو خوش کرنے یا کسی محتاج کی دھگیری کے لئے آمادہ ہوجا آہے۔

اخلاقی کتر رنظرے اگر کوئی مشکلات کے دوران اعصابی سکون کھودیتا ہو تو ایسے شخص کو ناتوانوں سے علیمدہ ہوکر طاقتوروں کے گروہ میں آجانا چاہے۔ وگرنہ اسے بہت جلد اپنے اندر ضعف و ناتوانی کا احساس ہونے لگے گا اور سیس سے انسان میں کم ہمتی اور سستی کا آغاز ہو تا ہے۔ دو سروں کی احتیاجات کو رفع کرنا ہرایک کے فرائض میں شامل ہے۔

دو سری طرف خودی اور خود گزشتگی کو ماینے کاسادہ ترین طریقہ سے

تمام موجودات ہر جت ہے اس کی نیاز مند ہیں۔ "یا ایھاالناس انتم الفقر اءالی الله والله هوالغنی الحمید"

"انسانول تم سب الله كى بارگاه كے فقير ہو اور الله صاحب دولت اور قابل حمد و ثناء م- " (سورة فاطر ٣٥ آيت ١٥)

آسانی تعلیمات سے انحراف اور روگردانی کے نتیجہ میں انسان غرور و نخوت میں جتا ہوجا تا ہے۔ قرانِ کریم اپنے ایک خطاب میں مغرور کو اس کی حقارت اور بستی کی جانب متوجہ کرتاہے اور اس کی پُر نخوت روح کو بے بنیاد خیالات کی بلندیوں سے نیچے آثار تاہے۔

"ولا تمش فى الارض مرحاً انك لن تخرق الارضولات الارضولن تبلغ الجبال طولا"
"اورروئ زين پر اكر كرنه چاناكه نه توتم زين كو شق كركت بو اور نه مرافعا كر بهاژول كى بلنديول تك پنچ كتے ہو۔"

(سورة بني امرائيل ١٥- آيت٧١)

جر فض کے دل میں خدا سایا ہوا ہو اس پر نعمتوں سے مالا مال ہونے کے ہاوجود غرور مسلط مبین ہو آکیونکہ اسلام اکساری اور میانہ روی کی تعلیم دیتا ہے اور متکبرانہ طرز عمل کو ناپند کرتا ہے۔

"ولا تصعر خدک للناس ولا تمش فی الارض مرحاً ان الله لایحب کل مختال فخور" "اور خردار لوگول کے سامنے اکر کرمنہ نہ پھلالینا اور زمین پر غرور

### حقيقي وجاويدان عشق

اسلام چاہتا ہے کہ انسان اپنی حیات کے دوران عشق و محبت کے مختلف درجات طے کرے اور ان مراتب کو حاصل کرکے اپنی لیافت و شائستگی کا ثبوت دے۔

سب سے پہلے اسلام انسانی روح کو عشق و محبت الی سے سرشار کرتا ہے اور انسانوں کو سبق دیتا ہے کہ خداوند عالم سے عشق کو ہردو ہری محبت پر ترجیح دیں۔ وہ خدا جس نے اسے زندگی کی تمام نعمات 'صلاحیتیں اور انتیازات عطا کئے ہیں 'اگر ان الطاف و اگرام کو طحوظ زکھا جائے تو ذات احدیت کے سواکوئی اس بات کا سزاوار نہیں کہ اس کے سامنے خلوص و محبت کا اظہار کیا جائے۔

پھر اسلام معاشرہ کے تمام افراد کو باہمی میل و محبت کی تاکید کرتا ہے۔
نصیحت کرتا ہے کہ وہ لوگ جنہیں خداوند عالم نے ایک ہستی سے پیدا کیا ہے ان پر لازم ہے کہ ایک دو سرے یہ خبت و الفت کا سلوک کریں 'ایک دو سرے پر لطف و مرکے پاکیزہ جذبات نجھاور کریں۔ کیونکہ سب انسان خلقت اور مشترک مصالح کی بنیاد پر آپس میں بھائی بھائی ہیں۔

اس حقِ برادری کی د پذیر انداز میں تاکید کرے ان کے باطن و ضمیر میں جنبش و حرکت ایجاد کرتا ہے۔ اس طرح انسان کے اندر ایک ہم آہنگ اور متوازن حب ذات پدا ہوجاتی ہے جس کے بعد انسان کی صورت اس بارے میں افراط کا شکار نہیں ہوتا۔

بزرگ و كبريائى خداوند عالم كى ذات سے مخصوص بے جوب نياز ب اور

"ان یمسسکم قرح فقد مس القوم قرح مثله و تلک الایام نداولهابین الناس"
"اگر تهیس کوئی تکلیف چھولتی ہے تو تمهاے دشمنوں کو بھی ایسی ہی تکلیف ہو چکی ہے اور ہم تو زمانے کو لوگوں کے درمیان اللتے پلٹتے رہے ہیں۔"(سورہ الله عمران سے آیت ۱۳۰۰)

قرآنِ کریم نے مسلمانوں کو اس برتری کی جانب اس وقت متوجہ کیا جب
انہیں جنگ میں فکست کا سامنا کرنا پڑا تھا اور وسٹمن کامیاب ہوا تھا۔ کیونکہ اٹلِ
ایمان کو برتری خداوندِ عالم پر ایمان رکھنے کی بناء پر حاصل ہے دسٹمن پر فتح و
کامیابی اس برتری کا پیانہ نہیں للذا فکست کے موقع پر بھی یہ برتری ہاتھ ہے
نہیں جاتی۔

مسلمانوں کو اس بناء پر دو سروں سے فوقیت حاصل ہے کہ وہ یہ عقیدہ کر گئے۔ رکھتے ہیں کہ ایمان ہی بشریّت کا اعلیٰ ترین سرمایہ ہے۔ اور اس جوشِ ایمانی سی بناء پر مرد مسلمان خود کو تمام مادّی زنجیروں سے آزاد تصوّر کرتا ہے۔ یہ معرفت مرف اور صرف قرآن کریم اور سنّتِ پنجبر کی رہنمائی کا نتیجہ ہے۔

غرور وخود بندی ترقی و تکال کے لئے سرّراہ اور مانع ہے۔ مغرور کو اپنے عمل سے حاصل ہونے والا سکون اس طرح اس کی عقب ماندگی اور رکود کا سبب بن جاتا ہے جس طرح اپنی کارکردگی پر عدمِ اظمینان ترقی و روز افزوں کمال کی جانب سفر کا پیش خیمہ ہے۔

اميرالمومنين اس دلچيپ نکته كو دو مخفر جملول مين يول بيان فرماتے بين

کے ساتھ نہ چلنا کہ خدا اکڑنے والے اور مغرور کو پند نہیں کریا۔"(سورة لقمان ۳۱۔آیت ۱۸)

### برترى كالك خاص احساس

ایک سیچامسلمان دنیوی کامیاییوں اور خوشی و آسائش میشر ہونے پر احساسِ
برتری میں جتلا نہیں ہو تا۔ بلکہ جس لمحہ ایمان اس کے قلب میں گھرکر تا ہے وہ
لمحہ اس کے لئے گخرو ناز کا باعث ہو تا ہے۔ انسانوں کی بنائی ہوئی جھوٹی اقدار
اسے اپنی جانب متوجہ نہیں کرپاتیں۔ اسے زندگی کی حقیقتوں کا علم ہو تا ہے۔
آزاد روح اور روشن عقل اس کے اندر ایک ایسا توازن قائم کردیت ہے جس کی
برولت وہ بہت مادّی سطح سے بلند ہوجا تا ہے اور عالم مادّہ سے استفادہ کی خاطر
دنیوی لذّتوں میں غرق نہیں ہو تا۔

یہ ممکن ہی نہیں کہ ایک بندہ مومن کی روح و ادراک پر مادیات غالب آجا کیں۔ وہ کسی غیر کے آستانے پر سر نہیں میکتا۔ ہرالی ذلّت و بستی سے حو اس کی شخصیت کے تنزل اور زوال کا باعث ہو اجتناب برتا ہے۔ وہ صرف بارگاہ اللی میں خضوع و خشوع کا اظہار کرتا ہے۔

خداوندِ عالم صاحبانِ ایمان کو نفیحت کرتا ہے کہ تمام مراحل حیات میں اپنی اس صفت کی حفاظت کریں۔

"وانتمالاعلونان كنتم مؤمنين" "اگرتم صاحبانِ ايمان موتو مربلندى تهمارے بى لئے ہے-" (سورہ آل عمران س-آيت ١٣٩١)

4+4

HIA LIHMY V2HEKI

ولنشین آواز سے مطمئن و مسرور تھا۔ میں نے مجمع عام میں بکشرت مواقع پر تقریریں کی ہیں حتی اس میدان میں اٹھارہ سال کی عمر میں میں نے سونے کا ایک میڈل بھی حاصل کیا تھا۔ میرا خیال تھا کہ میری آواز خوبصورت اور متوازن ہے۔

ایک روز میں نے اپنی تقریر کا ایک کیسٹ حاصل کیا جو میں نے کسی
موضوع پر ریڈیو کے لئے ریکارڈ کردائی تھی آگہ دو سروں کی طرح
میں بھی اسے سُ کر دیکھوں۔ یہ پہلا موقع تھا کہ میں ایک سامع کی
حیثیت سے اپنی تقریر سُ رہا تھا۔ خدا بڑا دن نہ دکھائے میں اپنی
آواز سُن کے دنگ رہ گیا، مبسوت ہوگیا، میری آواز میری توقع سے
کسی زیادہ غیر معیاری تھی۔ ایسے لگ رہا تھا جیسے میں ملکے ملکے رو
رہا ہوں۔ میں نمایت غیر متوازن کے رنگ اور گوش خراش آواز
میں بول رہا تھا۔

جس وقت میں یہ کیسٹ س رہا تھا تو کی اور افراد بھی میرے ساتھ مرجود تھ ' مجھے بہت نجالت محسوس ہوئی اور اس کو مٹانے کے واسطے میں ان کے سامنے وضاحتیں پیش کرنے لگا کہ دراصل یہ تقریر ریکارڈ کراتے وقت میری طبیعت ناساز بھی اور اس وقت میں صدا بندی کے فن ہے بھی واقف نہ تھا۔ لیکن یہ کہتے ہوئے میرا دھیان اس کے فن ہے بھی واقف نہ تھا۔ لیکن یہ کہتے ہوئے میرا دھیان اس طرف نہ گیا کہ دو سرے کیسٹوں میں بھی تو میری کی آواز موجود ہے (اگر ان لوگوں نے وہ کیسٹ س لئے تو کیا کیس کے ؟؟؟)

"الاعجاب يمنع الازدياد" - "الاعجاب يمنع الازدياد" و "غور و نخوت ترقى و تكامل مين مانع ب- الماماليون المامالي

(نیج البلاغر فیض-ص۱۱۵) "من انف من عمله اضطره ذلک الی عمل خیر منه"

"جو هخص اپنے عمل کو پیند کر تاہے تو یہ بات اس کے لئے مزید بهتر کاموں کی جانب اقدام کامخرک بنتی ہے۔" (غررالحکم ص ۲۸) نیز فرماتے ہیں کہ۔

"من اعجب بحسن حالته قصر عن حسن حليته"
"جو كوئى بهى اپنى (موجوده) حالت كے بارے ميں غرور و نخوت كاشكار
موجائے ہرگز اپنى اصلاح ميں كامياب نہ ہوگا۔" (غرر الحكم ص ١٨٨)
معروف محقق "وليم جان رملي" لكھتا ہے كه۔

دوس نے دریافت کیا ہے اور اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ میرے ذہن میں پائے جانے والے بعض مزاح و مضرافکار و خیالات ایسے ایسے افکار و خیالات جو میری بے اطمیعانی اور غم و اندوہ کا سبب ہیں اور دوسرے بہت سے خیالات سے بردھ کر میرے لئے باعث عذاب ہیں وہ ان خیالات میں سے ہیں جو میں خود اپنے بارے میں رکھتا ہوں۔ ہم اس بات کو کس طرح درک کرسکتے ہیں؟ ۔ جھے اجازت دسی کے کہ میں اپنی آواز کے بارے میں اپنے خیالات بیان کروں۔ کیونکہ اکثر لوگوں کو اپنی آوز پند ہوتی ہے۔ میں بھی محض اپنی

الرشدوادعی مالیس فیه"

"جو شخص ابنی ذات اور کارکردگی کے مسئلہ میں غرور کاشکار ہوجائے
وہ ترقی و کمال کی راہ سے بھٹک جائے گا اور الی چیز کارعویٰ کرے گا
جو اس میں موجود نہیں۔ "(سفینۃ البحار'ج ۲ ص ۱۲۱)
خود پرست مغرور ابریٹم کے کیڑے کی مانند ایسے تاروں کے در میان
محصور ہو تا ہے جو اس نے تو ہم کی قوت سے اپ گرد لیبٹ لئے ہیں اور
"من" کے نشے میں اس قدر سرشار ہے کہ اپنے وجود کو کائنات کا محور سمجھتا

حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں كه۔ "سكر الغفلة والغرورا بعد افاقة من سكر الخمور" "غرور و غفلت كے نشے ميں مت لوگ شراب كے نشے ميں چور لوگوں سے بھى زيادہ در ميں ہوش ميں آتے ہيں۔"

اس بات کو قبول کرنا پڑا کہ برسول سے اپنی آواز کے متعلق قائم میرا عقیدہ خوش فنی پر منی تھا۔ پھر میں نے پہلی مرتبہ این خود پندی کو ایک طرف رکھا اور این آواز کو متوازن بنانے کی خاطر محنت شروع کردی۔ اس دوران جب بھی جھے یہ مایوی طاری ہوتی فوراً "موستن" كاخيال ذبن ميس لے آياكہ اس نے كياكيا تھا؟ اب تك میری به مشق جاری ہے۔ انی آواز کے تجربہ کے اس مسئلہ نے مجھے ایک سبق دلااوروہ سے کہ مجھے اپن اصلاح کے لئے وسیع بیانے پر کوشش کرنی چاہے اور ب تک میں اس نقص کی خفت قبول کرنے کا حوصلہ بیدا نہ کرلوں این اصلاح ، ترقی اور پیشرفت کا آغاز نهیں کرسکتا۔ غرور اور خود پیندی کا خاتمه انسان کو واقع بنی اور حقیقت تک پہنچا تا ہے اور اس کی ترقی و پیش رفت کا باعث ہوتا ہے۔ صرف اس وفت اصلاح اور ترقی کا یہ عمل انجام پاسکتا ہے جب ہم تھائق کی جانب متوجہ ہوں اور این بارے میں بے بنیاد افکار و خیالات سے چھٹکارا حاصل کریں وگرنہ جمل اور تاریکی میں بڑے رہ جائیں گے اور اپنی ذات كى اصلاح و ترقى سے عاجز رہيں گے۔"( تفكر صحح ص ٥٠-٥٣) مغرور اینے زہنی اختلال کی وجہ سے با اوقات ایس خویوں کو خور سے منسوب کرتاہے جو در حقیقت اس میں موجود ہی نہیں ہوتیں۔ امام جعفرصادق عليه السلام فرماتے ہيں كه-"من اعجب بنفسه و فعله فقد ضل عن نهج

### گيارهوان باب

## قوت ارادی کے کرشے

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

سة فيد بالعقيد الإنسان الأسمال المساكل بالعذولية التزول كما "رديان

Visit in differ metal heiter the his

61

الرحوال يأب

414

تلاش کرنی چاہئے۔ کیونکہ شخصیتوں کے درمیان فرق کا تعلق روح کی وسعت یا محدودیت اور انسان کی باطنی قوتوں کے بیانے سے ہے۔

آیئے جائزہ لیں کہ دنیا میں رونما ہونے والے حوادث و واقعات اور شخصیات کے درمیان کیا ارتباط پایا جاتا ہے۔ کیا حوادث و انقلابات شخصیتوں کو جنم دیتے ہیں'یا ممتاز شخصیات انقلاب آفریں ہوتی ہیں؟

تجربہ سے خابت ہے کہ معاشرہ فرد پر اور فرد معاشرہ پر اثر انداز ہو تا ہے۔
باعبارت دیگر ماحول انسان کے لئے اور انسان ماحول کے واسطے موثر ہے۔
معاشرہ سے چٹم پوشی کرتے ہوئے فرد کا مطالعہ نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن یہ فرد ہی
ہو تا ہے جو ماحول میں تغیرلا تا ہے اور ساج کا چرہ بدل کے رکھ دیتا ہے۔

ساجی و سیاس انقلابات کا بنیادی عامل "اراده" ہے۔ خواہ یہ ارادہ فرد کا ہویا اجتماع کا۔ لیکن فرد کی اہمیت اجتماع سے زیادہ ہے۔ کیونکہ فرد کی رہنمائی ہی میں اقوام سعادت بخش اور مطلوب ہدف کی جانب سفر کرتی ہیں اور ساج ایک تابندہ مستقبل سے ہمکنار ہوتا ہے۔

دست قدرت نے عقل کے فیصلوں کو جامہ عمل پہنانے کی خاطر ہمارے اندر "ارادہ" کی قوت رکھی ہے۔ انسانی ارادہ وہ نقطہ ہے جے ایک طرف سے لذائذ وخواہشات اپنی جانب جذب کرتے ہوئے اور دوسری طرف سے عقل و خرد اپنی کشش کے زور پر حدّ اعتبال میں رکھتے ہیں۔ ضعف "ارادہ" ان دونوں کشوں کے عدم توازن کا نتیجہ ہے۔

ارادہ کی ناتوانی کا مطلب سے نہیں کہ انسان مکمل طور پر عزم و ارادہ کی توت سے عاری ہے بلکہ وہ اس بات پر مختار ہونے کے باوجود کہ حسب منشا کام

### مردانِ تاریخ کے کارنامے

تابغہروزگار ہستیوں نے انسانی تاریخ کے تاریک ایام کو الپیخ تورسے منور کیا۔ ستاروں کی مانند درخثال ان ہستیوں کے کارنامے آج بھی تاریخ کے سمری اور اق پر جگمگاتے نظر آتے ہیں۔ ان مردانِ تاریخ نے اپنی روحانی صفات اور نمایاں خصوصیات کی بدولت تاریخ انسانی میں عظیم تغیّرات رونما کئے اپنے کارناموں کی جُلائی ہوئی مشعلوں سے دنیا کو روشن کردیا۔

کبھی کبھی تو ان شخصیات کے بیا کردہ انقلاب کی روشنی نے بورے عالم انسانیت کو منور کردیا اور انسانی فکر میں ایک عظیم تبدیلی کا پیش خیمہ ثابت موتی۔

در حقیقت ہی درخشاں چرے ہیں جنہوں نے دنیا کی صورت بدل کر رکھ
دی یماں تک کہ ناتواں وضعیف لوگوں کو بھی قوت وحوصلہ عطاکیا۔

ان حضرات کے برعکس دنیا میں ایسے لوگوں کی اکثریت ہے جن کی

ہرگر میاں اور فعالیت نمایت محدود و مختصر بہتی ہے۔ جو اپنی پوری زندگی گمنامی

میں گزار کربالا خر موت سے ہم آغوش ہوجاتے ہیں۔

ان دونوں طرح کی شخصیات کے در میان تفاوت کی بنیاد ان کے باطن میں

710

CIC

کرے اپنے ارادوں کو جامہ رعمل پہنانے کی قدرت نہیں رکھتا۔

ہے شار ایسے لوگ ہیں جن کی باطنی قوتوں میں کوئی نقص نہیں۔ نیز بہت وسیع امکانات بھی رکھتے ہیں لیکن بیش بما مواقع اور استعداد رکھنے کے باوجود ان ہے خاطر خواہ استفادہ نہیں کرپاتے۔ گو زندگی کے اعلیٰ مقاصد پر ان کی نگاہیں ہوتی ہیں لیکن ترقی کا زینہ طے کرنے کے لئے لازی قوت ارادی سے محروم ہوتے ہیں۔ گویا اس بات کے منظر رہتے ہیں کہ وہ تحت و پُرمشقت کام ان کے لئے کوئی اور انجام دے جو ارتقاء و بلندی پر پہنچنے کے وسلے کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگر یہ لوگ اپنی خواہشات کی جمیل کے لئے خود ہاتھ پاؤل نو ماری کی گئیل کے لئے خود ہاتھ پاؤل نو ماری گئیل جانے ہیں؟

کتنے ہی لوگ ہیں جو بے عیب اور مفید منصوبے بناتے ہیں لیکن انہیں اس کاکوئی نتیجہ حاصل نہیں ہو تا' ذہن میں کیسے کیسے عظیم اور عملی پروگرام تر تیب دیتے ہیں لیکن ان کے اجراء سے قاصر رہتے ہیں۔

### ارادے کی کمزوری ناکای کاسب ہے

ارادہ کی سستی زندگ کے مختلف میدانوں میں انسان کی یقینی ناکامی کا سبب بنتی ہے۔ استعداد اور نبوغ دونوں میں سے کوئی بھی چیز محکم ارادہ کی جگسہ نہیں لے سکتے۔ اگر انسان استعداد کا حامل بھی ہو اور وسائل و ذرائع بھی رکھتا ہو لیکن انہیں ہدنے مطلوب کی راہ میں استعال نہ کرے تو ان چیزوں کی موجودگ کا کیافائدہ؟

علم و دانش اس وقت تک کمی کام کے نہیں جب تک انسان اس سرمایہ کو ارادہ کی مدد کے ذریعہ ہدف کے حصول کی راہ میں کام میں نہ لائے۔ غور کیجئے اگر نوع انسانی عزم و ارادہ کی دولت سے متیدست ہوتی تو اس کا کیا حال ہوتا؟ کمارض کی کیاشکل ہوتی؟ ترقی و تکامل کے قانون کا کیا بنتا؟

تاریخ کے مطالعہ سے یہ حقیقت واضح و روش ہے کہ انسان کے تمام انکشافات و ایجادات ایسے افراد کی قوتت ارادی کے مربونِ منت ہیں جنہوں نے انتقاف جدوجمد اور عزم راسخ کے ساتھ موانع و مشکلات کو اپنے قدموں تلے روند کر نمایاں کامیابیاں حاصل کیں۔

جب "نپولین" نے خطرناک اور دشوار گزار پہاڑ" من برنارڈ" عبور کرنے
کاارادہ کیااور اس سلسلہ میں اپنے فوجی ماہرین سے مشورہ طلب کیاتو گمری سوچ
بچار کے بعد سب ہی نے گھاٹی عبور کرنے کے نمایت ضعیف امکان کااظہار کیا۔
ان کے اس خیال کے باوجود نپولین ایک عزم رائخ کے ساتھ اٹھااور اپنی فوج کو
وقت ضائع کئے بغیر آ گے برھنے کا تھم دیا۔

جب انگلتان اور آسٹریلیا والوں کو فرانسیسی سپ مالار کے اس ارادہ کا علم ہوا تو انہوں نے اسے ایک جنونی اور بے سوچ سمجھے اقدام سے تعبیر کیا۔
کیونکہ انہیں قوجی ساز و سامان ' ساٹھ ہزار سپاہیوں اور بھاری تو پخانہ کے ساتھ ان سربفک چوٹیوں کو عبور کرنا ناممکن نظر آ تا تھا۔ جب یہ کٹھن اور نمایت خطرناک مہم کامیابی کے ساتھ اپنے انجام کو پنچی اور "نپولین" اپنے لشکر کے ساتھ اپ انجام کو پنچی اور "نپولین" اپنے لشکر کے ساتھ ان بلند چوٹیوں کو عبور کرنے میں کامیاب ہوگیا تو ایک گروہ نے اظمارِ خیال کیا کہ یہ کام کوئی خاص دشوار نہ تھا' بعض دو سرے لوگوں نے کما کہ اگر خیال کیا کہ یہ کام کوئی خاص دشوار نہ تھا' بعض دو سرے لوگوں نے کما کہ اگر

مشكلات بيدار كرتي مين

یہ ایک حقیقت ہے کہ بعض افراد جب تک دشواریوں اور تحضن حالات سے دوچار نہ ہوں ان میں خفتہ صلاحیتیں بیدار نہیں ہوتیں۔ ایبا بودہ جو سخت بھروں کے درمیان پروان چڑھا ہو اور جس نے نامساعد حالات سے سخت مقابلہ کے بعد مضبوط درخت کا روپ دھارا ہو وہ تباہ کن طوفانوں کے سامنے بھی ایستادہ رہتا ہے۔

ایک ماہر نفسات کے بقول \_

"جوانوں کو یہ سبق دینا چاہئے کہ وہ اپی منزل تک پہنچنے کے لئے صاف ستھرے اور ہموار راستہ کی توقع نہ رکھیں۔ بہت کم ایسے لوگ ہیں جو مایوس کردینے والی مشکلات جھلے بغیر کسی مقام پر پہنچے ہوں۔ جب بھی ہم صحح طریقے سے مشکلات کا مقابلہ کریں گے تو نہ صرف یہ کہ مشکلات فی مشکلات کر مشکلات ختم ہوجائیں گی بلکہ ہماری ترقی و پیٹرفت میں ممرو یہ کہ مشکلات پر قابو پانے کی کوششوں معاون ٹابت ہوں گی۔ کوئی مشق مشکلات پر قابو پانے کی کوششوں سے بردھ کو مفید نہیں۔"

نفیات وانوں نے ثابت کیا ہے کہ محض پینتیں فی صد افراد اپنی عمرے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ حق ایسے لوگ جن کی سرگر میاں قابلِ دید ہیں اور جو معاشرہ میں قابلِ توجہ مقام حاصل کرپاتے ہیں انہوں نے بھی اپنی زندگی کے صرف بچاس فیصد حصے سے استفادہ کیا ہو تا ہے۔

بعض افراد کی زندگی میں ترقی کے ایک خاص درجہ پر پہنچ کر تھراؤ آجاتا

اس سے پہلے ہمیں موقع ملتا تو ہے شک ہم بھی کامیابی سے ہمکنار ہوتے۔
یقیناً اور دو سرے سپاہ سالار بھی نپولین کی مانند اس چرت انگیز کارنامے کو
انجام دینے کی قوت و استعداد رکھتے تھے لیکن ان میں "قوت ارادی" کا فقدان
تھا۔ خوف و ہراس اور تذہذب کی بنا پر وہ مناسب موقع سے استفادہ نہ کرسکے
اور بجائے آگے برھنے کے عقب نشینی پر مجبور ہوگئے۔ عزم بالجزم اور سرلیح
اقد امات کی وجہ سے نپولین عظیم الثان کارنامے انجام دینے میں کامیاب ہوا۔
"نپولین" کے واقف کار لوگ اس کے روز مرہ کاموں کا جم دیکھ کے مہموت
رہ جاتے تھے۔ اس میں تھے ماندے ہے حال سپاہوں میں جوش عمل آور ولوگئے
تازہ پیدا کردینے کی صلاحیت تھی' بزول ترین افراد میں روح شجاعت دوڑا دیتا
تازہ پیدا کردینے کی صلاحیت تھی' بزول ترین افراد میں روح شجاعت دوڑا دیتا
گو۔ بیااو قات تو رات رات بھر جاگ کر موصولہ رپورٹوں کا جائزہ لیتا اور خطوط

کامیابی کی گئے بندھے فار مولے پر عمل کے ذریعہ حاصل نہیں ہوتی۔
بلکہ یہ معین ہدف کے حصول کے لئے مسلسل جدوجمد سے حاصل ہوتی ہے۔
اس دنیا میں ایسے ہی لوگ صف اوّل میں قدم رکھ پاتے ہیں اور موافع و مشکلات کو عبور کرتے ہیں جن کی "قوت ارادی" مضبوط ہو اور تندی باد مخالف سے نہ گھراتے ہوں بلکہ اسے اونچی اڑان کے لئے وسیلہ سمجھتے ہوں۔ ایسے لوگوں پر کھراتے ہوں بلکہ اسے اونچی اڑان کے لئے وسیلہ سمجھتے ہوں۔ ایسے لوگوں پر کیسی ہی مصبتیں آبڑیں یہ اپنے ارادوں سے باز نہیں دہتے 'ان کی نظر میں کئے سے کامیابی کے ایک زینہ کی حیثیت رکھتی ہے 'مشکلات و شدا کہ میں ان کی روح پروان چڑھتی ہے 'ایسے ہی لوگ عمر کے خواہ کی بھی مرحلہ میں ہوں عالم میں اپنے لئے ایک مقام پیدا کرسکتے ہیں۔

صلاحیتوں کو زنگ لگنے لگتا ہے اور بھی کامیابی سے ہمکنار نہیں ہوپاتے۔ کتنا ہی قیمتی وقت اور گرا جہا صلاحیتیں ان بمانے بازیوں اور تذبذب کی بناء بر تابود ہوجاتی ہیں اور ایک کامیاب زندگی کو ناکام و نامراد زندگی میں بدل ڈالتی ہیں۔

جب انسان الی بے ہودہ اور فضول چزوں کے زیرِ تسلط آجائے تو وہ کو کر زندگی کی مشکلات کا مقابلہ کر سکتا ہے؟

اب ذرا فذكورہ بالا صورتِ حال كے برعكس ذبن ميں لائے۔ ايما شخص جسكے خيالات بخت ہوں اور جو محكم عزم و ارادہ كا مالک ہو وہ بھی موافق اور سازگار حالات كے انظار ميں اپناوقت نہيں گنوا آ۔ بلکہ اپنی صلاحیتوں پر بھروسہ كرتے ہوئے نكتہ چينی كرنے والوں كے اعتراضات كو خاطر ميں نہ لاتے ہوئے مسلسل اپنے مقصد كی جانب پیش قدمی جاری ركھتا ہے اور كوئی عامل اسے اپنی سوچی سمجھی راہ سے ہٹانے ميں كامياب نہيں ہو سكتا۔ ايما شخص اپنے ذبن ميں سوچی سمجھی راہ سے ہٹانے ميں كامياب نہيں ہو سكتا۔ ايما شخص اپنے ذبن ميں جو اللہ علی كما ہے دائے کہ يہ آئن ارادے كا مالک شخص ہے۔

مختری عزم بالجزم کے بغیر کامیابی کا حصول ممکن نہیں کیونکہ کامیابی کا یقین کامیابی پالینے کے مترادف ہے اور کامیابی انہی لوگوں کے قدم چومتی ہے جو اس کے حصول کے متمنی ہوں۔

بت سے ایسے لوگ بھی دیکھنے میں آتے ہیں جو عزم و ارادہ کی کی کے باعث کاموں کو ارهورا چھوڑ بیٹھتے ہیں۔ مثلاً اگر انہیں کسی کام میں فائدہ نظر آگ و ایک مذت تک ذوق و شوق سے اس کام میں مشغول رہتے ہیں لیکن

ہے۔ وہ اپنی سرگرمیوں میں مزید وسعت دینے سے عاجز رہتے ہیں۔ ایسے لوگ انسانی قدر و قیمت کے اضافہ میں بنیادی کردار اداکرنے والی خصوصیات سے بہت کم بہرہ اندوز ہوتے ہیں۔ ترقی و پیشرفت کے سلسلہ میں ان کی لیافت محدود ہوتی ہے۔

تعالی و ترقی کے لئے انسان کا سب سے گرانما یا سرمایہ قوت ارادی ہے ،
انسان چاہے تو اس سرمائے سے ہاتھ دھولے اور چاہے تو اس مزید اضافہ
کرلے۔

انسان کا ہراقدام اس کے افکار و خیالات اور عزم و ارادہ کی پیڈاوار ہوتا ہے۔ اگر افکار و ارادہ بے اہمیت اور سبک ہوں تو حاصلِ کار بھی نا قابلِ توجہ اور بے قمت ہوگا۔

ارادہ کی سستی کا شکار لوگ اپنے عزم و ارادہ کے سلسلے میں اس قدر متذبذب ہوتے ہیں کہ دو سروں کی جانب سے معمولی سی نکتہ چینی سنتے ہی اپنا ارادہ بدل ڈالتے ہیں۔ ایسے لوگ جو ہمشہ اپنے خیالات کے بارے میں شک و تردید اور دو دلی میں مبتلا رہتے ہیں اپنی ذات کے آپ مالک نہیں ہوتے 'ہر حال میں دو سروں کی پیروی کو ترجیح دیتے ہیں اور سوکھے پیوں کی مائند ہوا کے دوش پر سوار رہتے ہیں۔ قوت ارادی میں ضعف اور شک و شبہ شکست و ناکامی کے متا اور س

ایے لوگ جو اپ وقت کو جزئیات اور بے اہمیت موضوعات کی موشوعات کی موشگافیوں میں تلف کردیتے ہیں نیز کوئی اقدام کئے بغیر محض اپنی مشکلات کے تجزیہ و تحلیل میں مصروف رہتے ہیں تو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان کی

سے اوّل الذكر انسان كى سعادت و خوش بختى كاموجب ہے اور ثانى الذكر بد بختى اور سقوط كا-

اییا محض جو اپنی حسِ خود پرستی کی تسکین کے لئے اپنے ارادہ کو ہر قتم کے فتیج اور خلاف انسانیت اعمال کے ارتکاب کے سلسلہ میں کام میں لا تاہے در حقیقت مردانگی سے محروم اور ہوائ نفس کی قید کا اسر ہے۔ تاریخ بشریت میں ایسے بے لگام ارادہ کے ذریعہ رونما ہونے والے شرمناک حادثات کے بدنما داغ بکشرت دیکھے جاسکتے ہیں۔

اییا مخص جو معمولی مشکلات آچنے پر خود کشی کی راہ اختیار کرتا ہے ضعف عقل کا شکار اور شجاعت و مردانگی کی روح سے عاری ہے۔ کیونکہ اس نے زندگی میں در پیش مشکلات کے انبوو کشر میں سے صرف ایک مشکل کے سامنے ضعف و ٹاتوانی کے گھنے ٹیک دیے اور اپناس عمل سے اپنی حقارت اور پستی کی سند پر مُرِتصدیق ثبت کردی۔

### انسانی صلاحیتوں کی وسعت

ای کائنات کے ہروجود پر لازم ہے کہ وہ اپنی نشوہ نماکے لئے متعیّن شدہ رائے پر حرکت کرے تاکہ قابلیت و رائے پر حرکت کرے تاکہ قابلیت و استعداد کے بلند ترین مقام پر پہنچ سکے۔ انسان بھی اس عمومی قانون سے مستثنیٰ نہیں۔

نوع بشر کو در پیش بنیادی مسائل بی سے ایک مسلہ یہ ہے کہ انسان آدمیت کے اوج کمال تک رسائی اور بلند ترین درجات کے حصول کے لئے جوں ہی انہیں اس کام میں د شواریوں کا سامنا ہوتا ہے ان کا سارا ذوق و شوق
جاتا رہتا ہے۔ سرد مهری طاری ہوجاتی ہے اور بھر فور آگی ایسے کام میں کود
پڑتے ہیں جس میں اس وقت انہیں دو سرے لوگ کامیاب نظر آرہے ہوں۔
اس طرح یہ لوگ ساری عمر تردد و تزلزل میں گزار دیتے ہیں ' بھی میسوئی
کے ساتھ ایک کام انجام نہیں دیتے بلکہ بھشہ اپناکام اور پیشہ بدلتے رہتے ہیں۔
یہ لوگ پیشہ کے انتخاب کے موقع پر عقل و خرد اور قوت فیصلہ کو کام میں
نہیں لاتے۔ آگر وہ ایبا کریں تو ان پر دو سروں کی کامیابی کاراز منکشف ہوگا اور
وہ زندگی ہیں اپنے کئے ہوئے کاموں کے نتائج کا جائزہ لے سکیں گے۔ جب ان
کی عمر ڈھلنے لگتی ہے تو یک بیک انہیں معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنی ساری
زندگی پیشہ اختیار کرنے اور اسے ترک کرنے میں گزار دی ہے۔

ارادہ کی ستی کے حال شخص کی ایک مشکل یہ ہے کہ وہ بھشہ ہواد ہوس کی دستبرد کاشکار رہتا ہے۔ ممکن ہے وہ صحیح راہ کی تشخیص میں کامیابی کے باوجود کجی اور منحرف راہ اختیار کرلے۔ جوں ہی ہوس اسے اپنی اختیار کردہ راہ تڑک کرنے پر اکساتی ہے وہ فوراً اسے چھوڑ دیتا ہے۔ اس کے علاوہ ناگھانی طور پر پیش آنے والا کوئی معمولی ساواقعہ بھی اس بات کے لئے کافی ہو تا ہے کہ اسے عاجز و تاقواں کردے اور وہ راسے ہی میں تھک کر بیٹھ جائے۔

ہوس اور البیج خواہشات سے مقابلہ کے لئے بھی قوتت ارادی کی ضرورت واضح ہے۔ ارادہ سے صحح اور پہندیدہ نتیجہ حاصل کرنے کے لئے بنیادی شرط سے ہے کہ ارادہ عقل کے تابع ہو۔ ایک ایسا ارادہ جس کی بنیاد عقل و وجدان ہو ایسے ارادہ سے یکمر مختلف ہوتا ہے جو نخوت اور خود پرسی کا نتیجہ ہو۔ ان میں ایسے ارادہ سے یکمر مختلف ہوتا ہے جو نخوت اور خود پرسی کا نتیجہ ہو۔ ان میں

اپ گوہروجودی کس طرح پرورش کرے۔ اس مقصد کے لئے سب سے پہلے تو اسے اپنے وجود میں رکھی گئی استعدادوں اور وسیع امکانات سے آگی حاصل کرنا چاہئے اور یہ جاننا چاہئے کہ وہ ان عظیم نعتوں کی ملکیت کا سب سے زیادہ حقد ار ہے جنہیں خداوند عالم نے بغیر کسی جدوجمد کے یوں ہی اسے عطا کردیا ہے۔ اس طرح اس میں اپنی ذات پر اعتاد قوی ہوگا اور اس کے وجود میں پوشیدہ صلاحیتیں ہیں جن میں اس کی صلاحیتیں ہیں جن میں اس کی تعالی و نموکی کافی استعداد پائی جاتی ہے۔

اکثر افراد اس وجہ سے اپنی ذات پر عدم اعتاد کا شکار نہیں ہوتے کہ ان کے پاس اسکانات کا فقد ان ہے بلکہ اس عدم اعتاد کی اصل وجہ ان کا خود اپنے آپ کو نہ پیچانتا ہے۔ بارہا یہ اتفاق ہو تا ہے کہ بعض افراد کے ذہنوں میں گرال قدر علمی آراء و نظریات جنم لیتے ہیں لیکن وہ اپنی ذات اور استعداد پر عدم اعتاد کی وجہ سے ان کا اظہار نہیں کرپاتے۔

تردد و تذبذب اور شکت کا خوف کمزوری کی علامت ہے۔ اس بے اعتمادی نے نہ جانے کتنے تخلیق و ذرخیز ازبان اور کتنے ہی نادر افکار و تخیلات کو خاکشر کردیا ہوگا۔

جب انسان اس حقیقت سے آگاہ ہو تا ہے کہ ہر کوشش و فعالیت کے نتیجہ میں اس کے ہاتھ ایک ایی نئی طاقت آتی ہے جو اس سے قبل اس کے تصوّر میں بھی نہ تھی اور اسے معلوم بھی نہ تھا کہ وہ ایک ایے عظیم سرمایہ کا مالک ہے۔ تو یہ تجلی اس کی ترقی کی راہوں کے مزید ہموار ہونے کا سبب بنتی ہے اور انسان مزید صلاحیتوں کے حصول پر کمریستہ ہوجاتا ہے۔

پس جو محض اس بات کا متمنی ہے کہ اپنی زندگی سے زیادہ سے زیادہ تنفادہ کرے اور ہر موقع سے فائدہ اٹھائے اس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے پنے اندر خود اعتادی اور قوت ارادی پیدا کرے اور پھران کی تقویت و نشوونما باسامان کرے۔

پروفیسر کارل کہتا ہے کہ۔

"زندگی کی سلامتی کے لئے محض اس کی حفاظت ہی کافی نہیں۔ بلکہ (اس مقصد کے لئے) زندگی کو وسیع، عمیق، فعال اور باقدر وقیت بنانے کی ضرورت ہے۔ لینی جسمانی اور روحانی شدّت کیفیت اور كيت من اضافه كرنا چاہے۔ صرف اور صرف قوت و قدرت ك ذراید بلند رتبہ حاصل کیا جاسکتا ہے۔ ہمیں جس قوت کی ضرورت ہے وہ کسی کھلاڑی جیسی جسانی طاقت 'زابد مرتاض جیسی روحانی قوت اور ایک فلسفی و دانشور جیسی فکری صلاحیت کی مانند نهیں۔ ہم جس قوت کے متمنی ہیں وہ ہماری روحانی اور جسمانی مقاومت و ہم المنظم ہے۔ مثلاً تھکاوٹ ' بھوک ' بے خوابی ' رنج و غم برواشت كرف كي صلاحيت اور اراده 'اميد عمل ' ناقابل شكست جسماني اور روحانی استحام اور ایسی خوشی جو مارے بورے وجود پر چھا جائے۔ اس قوت کو کل طرح حاصل کیا جاسکا ہے؟ اس کا صرف ایک ہی ذرایعہ ہے اور وہ ہے روزانہ متواتر اور متوازن کوشش۔ یعنی پورے جسمانی نظام کی غیرارادی کوشش اور ہوش و شعور کی ارادی سعی-ہمیں روزانہ ریاضت کرتے ہوئے رفتہ رفتہ کھنا جاہے کہ زندگی

چھوٹی چھوٹی ذمہ داریوں کو قرار دیا ہو۔ انسان جس قدر بلند پروازی کا اہل ہوگا
اس قدر اس میں ہدف حاصل کرنے کی صلاحیت ہوگی اور یہ امر مقصد پر اس
کے ایمان اور اس کے حصول کے لئے اس کی جمدو کو شش سے وابستہ ہے۔
کامیابی اور خوش بختی تک پہنچنے کے لئے صرف خوب و بد کا اور اک اور
حسنات وسیکات کی تشخیص ہی کافی نہیں۔ بلکہ جو چیز انتمائی اہمیت کی حامل ہے وہ
زندگی میں قوتت عمل کا بایا جاتا ہے۔

ممکن ہے ایک فرد مکمل طور پر خوبی و بدی کو پیچانتا ہو اور خود کو ان وظائف و ذمہ داریوں کے سلسلہ میں مسئول سجھتا ہو جنہوں نے اسے گھیرا ہوا ہے۔ نیزان کو انجام دینے کی پابندی کا گہرا احساس بھی رکھتا ہو لیکن ان وظائف اور اپنی خواہشات کی انجام دہی کی قدرت وارادہ کا مالک نہ ہو۔

ہر فرد کی بنیادی ذمہ داری ہے کہ مسلسل اور بھشہ اپنی اعمال پر نظررکھے
اپ وجود میں ثمر بخش صلاحیتوں کو تقویت پہنچائے اور عظیم و مثبت قوتوں کو
تابود کردینے والے عوامل سے پر ہیز کرے تاکہ بوقت ضرورت اپنی قوتت ارادی
پر بھروسہ اس کی ٹانوی عادت بن جائے۔ کیونکہ یہ قوتت ارادی بی ہے جو
زندگی میں در پیش حساس لمحات میں فیصلہ کے موقع پر (کہ جب ممکن ہے معمولی
سستی بھی ہولناک خطرات و نقصانات کا موجب ہو) ہمارے قدموں کو محکم
رکھتی ہے اور لخزش و سقوط سے بچاتی ہے۔

اس کے علاوہ انسان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے کاموں کے آغاز سے قبل ان کے متائج اور مختلف پہلوؤں کا جائزہ لے۔ اگر اس نے اس کے برخلاف کیا تو اس کی حالت اس مخص کی می ہوجائے گی جو بغیر قطب نما کے

میں کیو تکر نظم و ضبط بر قرار کیا جاسکتا ہے کس طرح اصولوں کی پیروی

کی جاسکتی ہے اور اپنے نفس کا مالک ہوا جاسکتا ہے۔
اسی طرح مسلسل مشق و ریاضت کے ذریعہ جذبات ' غضہ ' ب
ر غبتی ' غرور اور سکوت ہستی پر قابو پایا جاسکتا ہے۔ یہ مشق تمام
باشعور لوگوں کے لئے ضروری ہے۔ ہمارے یماں رائج تعلیم و
تربیت کی بڑی خرابی اس تربیت کو فراموش کرویتا ہے۔ ارادہ کی
دخالت کے بغیر قوت و استعداد میں اضافہ نہیں کیا جاسکتا ہے۔

(راہ و رسم زندگی۔ ملک بعض لوگ ایک درخثاں زندگی کی صحیح قیمت اواکرنا نہیں چاہتے۔ وہ اس کے حصول کے لئے بیشہ ایک سادہ اور سریع وسیلہ کی تلاش میں رہتے ہیں ہر چند انہیں اس کے نتائج و محصولات ناچزاور کم قیمت ہی کیوں نہ حاصل ہوایہ۔ یہ لوگ الی جدوجہد سے اعراض کرتے ہیں جو ان کی زندگی کو پُر افتخار اور درخثاں بنا عتی ہے۔ ایسی ذمہ داریوں سے سخت گریز کرتے ہیں جو ان کی تہذیب نفس اور روح کی پاکیزگی کے سلسلہ میں بنیادی کردار رکھتی ہیں' ان کی قکر و سوچ میں و سعت کا سبب ہوتی ہیں اور ان کی تو فیقات کا میدان ہموار کرتی ہیں۔

لیکن ایا شخص جسنے خود کو گوناگوں ذمہ داریوں کے لئے تیار کیا ہو بے شک نمایت زیر ک ہوجا تا ہے کیونکہ وہ وسیع فضا میں پرواز کا اہل ہو تا ہے اور اعلیٰ مدارج کو کیے بعد دیگرے طے کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ اس کا مقام و مرتبہ ان لوگوں سے بہتر و بلند ہو تا ہے جنہوں نے اپنی زندگی کا محور معمولی اور

فکر صدمات میں مبتلا ہوجائے گی جس کے نتیجہ میں وہ زندگی کے واقعی ہدف کے حصول میں ناکام رہے گا۔

نفس کی ریاضت آغاز میں ایک مشکل کام نظر آتی ہے لیکن تھوڑی تھوڑی مثق کے بعد رفتہ رفتہ یہ مشکل ختم ہوجاتی ہے اور انسان کے لئے گوناگوں فرائف انجام دینے کی راہ کھل جاتی ہے۔

" ارادہ" جو زندگی میں ترقی کا ضامن اور ارتقاء و پیشرفت کا وسیلہ ہے جب
ایثار و فد اکاری اور اخلاص کی راہ میں ہر لطیف احساس اور مہذب سلوک سے
استفادہ کرتا ہے تو انسان کی عظمت میں شار ہونے لگتا ہے اور اس روح کے
ساتھ انسان جس کسی میدان میں بھی قدم رکھتا ہے چیرت انگیز کامیابیاں اس کی
منتظر ہوتی ہیں۔

اسلام کے تہذیبی دستور العل سے بہرہ ور ہونے والے افراد اینے اندرونی مخرکات انہیں زندگی کے اعلیٰ مقاصد مخرکات انہیں زندگی کے اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لئے این ارادہ کو کام میں لانے پر ابھارتے ہیں۔ نفیات کی رو سے بھی "ارادہ" اس مخرک کا نتیجہ ہے جس کی کشش مثبت اور بہت قوی

المان "كالماك كد-

"عام طور پر جس چیز کو "قوت ارادی" کما جاتا ہے وہ نفیات دانوں کی نظر میں محرکات کی نسبی قوت ہے۔ کسی بھی مسئلہ میں عزم وارادہ اسی محرک کا نتیجہ ہوتا ہے۔ دو سرے الفاظ میں ہم ہر مسئلہ کاوہ حل منتخب کرتے ہیں جو ہمارے فطری میلانات اور سابقہ تجربات کے لحاظ سمندر میں کشتی رانی کررہا ہو۔ زندگی کی کشتی کو بغیر قطب نما کے اقیانوسِ حیات میں اتار نابست بدی حماقت ہے۔ انسان کو جاننا بچاہئے کہ وہ کس منزل کی جانب گامزن ہے اور اس کے عمل و اقدام کا حاصل کیا ہے۔

### اسلام کی نظرمیں مسئولیت کی بنیاد

اسلام میں وظائف و ذمہ داریوں کی بنیاد اور تمام امور بشر کا محور "ارادہ"
کو قرار دیا گیا ہے۔ اور یکی وہ حد ہے جو انسان کو دوسرے حیوانات سے جدا
کرتی ہے۔ انسان اس ارادہ کے بل بوتے پر خواہشات نفسانی کی شند موجوں کا
مقابلہ کرتا ہے " ناگوار حوادث کے مقابل ڈٹ جا تا ہے اور اپنی قوتوں کو مصلحوں
کے مطابق استعمال کرتا ہے۔ مختریہ کہ وہی انسان آزاد کہلانے کا مستحق ہے جو
اینے نفس پر مسلط اور کمال واقعی کا حامل ہو۔

اسلام کی طرف سے عطا کردہ انسان اور حیوان کے درمیان تمیز کا بید معیار عین حقیقت پر مبنی ہے۔ کیونکہ بے ارادہ انسان تو اصولاً انسان کملائے جانے کا مستحق ہی نہیں۔

اسلام انسانی فطرت' اس کی متنوع صلاحیتوں اور اس کے وجود کے مرکبات سے لاعلم نہیں۔ دین اسان کو حیوانی سطح سے بلند ہوکر اوج انسانی کے حصول کی دعوت دیتا ہے اور اس سے نقاضا کرتا ہے کہ اپنی صلاحیتوں اور استعداد کے مطابق مکنہ حدّ کمال تک رسائی حاصل کرے۔

ایا مخص جو انبانی اقباز کے بنیادی معیار کو کھو بیٹے اور اپ آپ کو مخرب باطنی خواہشت کے سپرد کردے اس کی باطنی قوتیں پاش پاش اور اس کی

کے لئے لازم و مزوم ہیں۔ اگر انسان حال ایمان ہو لیکن اس کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے ارادہ سے مدونہ لے اور حرکت و فعالیت کا مظاہرہ نہ کرے تو ہرگز اپناہدنب مطلوب حاصل نہ کرسکے گا۔ کیونکہ ہر کسی کی کامیابی کادار ومدار سعی و کادش پر ہے۔

قرآن كريم فرماتا ب كدر الدر المسالة المسالة

"وانلیس للانسان الاماسعی"
"اور انبان کے لئے اتابی ہے جتنی اس نے کوشش کی ہے۔"
(سورہ جُم ۵۳ – آیت ۳۹)

دوسری طرف اگر انسان قوت ارادی کاتو مالک ہو لیکن قوت ایمانی نہ رکھتا ہو تو اس وقت تک تو کو ششوں میں مصروف رہے گا جب تک اے کوئی ایک راستہ بھی کھلا ہوا نظر آرہا ہو۔ لیکن جب اے اپنے سامنے فطری عوامل و اسباب کی راہیں مسدود نظر آئیں گی اور نا قابلِ حل موانع و مشکلات کا سامنا ہوگاتو اسکے باطن میں روشن امیدو آرزوکی شمع گُل ہوجائے گی۔

اے اضطراب پریشانی سے نجات نمیں ولاسکا۔ مروباایمان زندگی کے سخت رین لمحات اور مخص طالات میں خداوندِ عالم پر بھروسہ رکھتا ہے۔ اس کی روح میں روشن امید کی شمع کمی صورت خاموش نمیں ہوتی بلکہ وہ اپنی مشکلات کے میں روشن امید کی شمع کمی صورت خاموش نمیں ہوتی بلکہ وہ اپنی مشکلات کے مل کے لئے خداوندِ عالم کے بے پایاں الطاف و عنایات کا طلبگار رہتا ہے۔ صل کے لئے خداوندِ عالم کے بے پایاں الطاف و عنایات کا طلبگار رہتا ہے۔ خداوندِ عالم کی نیمبر اسلام حضرت محر مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو تھم حتا ہے کہ کمی کام کا پختہ عزم کر لینے کے بعد خداوندِ عالم کی لازوال قدرت پر

سے ہمارے مخر کات کی زیادہ تشفی کاباعث ہو۔ مثال کے طور پر ایک جاپانی سپاہی کو کسی جنگ میں فکست کا سامنا کرنا یا اور و عن کی فوج سے مقابلہ اسے فضول محسوس ہوا۔ اب اس کے سامنے دو ہی راہیں تھیں۔ ایک سے کہ دشمن کے سامنے ہتھیار ڈال کر اپنی جان بچا لے لیکن بھین ہی سے اسے یہ جایا گیا تھا کہ کسی ے آگے مرتبلیم خم کرنے کا مطلب خود اپنی و مروں کی اور اپنے اجداد (جو اس کے عقیدہ کے مطابق اے دیکھ رہے ہیں) کی نظروں میں این شخصیت کھوریے کے مترادف ہے۔ اس کے پاس دو مرک راہ یہ تھی کہ خود اینے آپ کو ختم کرلے اور اس کے نتیجہ میں جس حیات بعد از موت کااس سے وعدہ کیا گیاہے اس میں عظمت و بزرگ سے ہمکنار ہوجائے۔ یی وہ سبب ہے جس کی بناء پر وہ خودکشی کو

کیونکہ ماری تربیت اس جاپانی سے مختلف انداز میں ہوئی ہے اس لئے ہم اس کے طرز تفکر سے صحیح طریقہ پر واقف نہیں ہو سکتے۔
لئے ہم اس کے طرز تفکر سے صحیح طریقہ پر واقف نہیں ہو سکتے۔
لیکن یہ حقیقت ہے کہ ہرالیا شخص جو ان عوامل کے تابع ہو وہی کام
کرے گاجو اس جاپانی سپاہی نے کیا۔"(اصولِ روان شناسی -ص۵)

### ارادہ کی تکیہ گاہ

خود "قوت ارادی" بھی ایک محکم و استوار تکیہ گاہ کی محتاج ہے۔ "ارادہ" کی بیر مضبوط تکیہ گاہ "ایمان" ہے۔ "ایمان" و "ارادہ" ایک دوسرے مردانِ حق کے پیرد کاروں کے لئے منارہ ہدایت ہے۔ حضرت علی جو خود ناقابلِ شکست شخصیتوں کا ایک کامل نمونہ ہیں اپنے ایک گرا بنہا قول میں فرماتے ہیں کہ۔

"والله لو تظاہرت العرب على قتالى ماوليت عنها"

"خدا کی قتم اگر تمام عرب بھی میرے خلاف جنگ کے لئے اٹھ کھڑے ہوں تب بھی میں میدانِ جمادے مندند مو ڈوں گا۔"
( بحار الانوار -ج۵۱ ص ۹۳)

خطبه عام میں فرماتے ہیں کہ-

"یا همام المؤمن نفسه اصلب من الصلد"
"اے عام! مومن کانفس سخت پھرسے بھی زیادہ مفبوط ہو تاہے۔"
(نبج البلافہ-خطبہ ۱۹۱)

جنگ جمل میں جب عمد توڑنے والی فوجوں سے آمنا سامنا ہوا تو حضرت علی علیہ السلام نے اپنے لشکر کا علم اپنے فرزند محمد حفیفہ کے سرد کیا اور چند مملات کے ذریعہ ان کی ہمت بلند کی اور انہیں ان الفاظ میں پامردی کاورس دیا

"تزول الجبال ولا تزل عز على ناجزك اعرالله جمجمتك تدفى الارض قدمك ارم ببصرك اقصى القوم و غض بصرك و اعلم ان النصر من عندالله سبحانه" بھروسہ کرتے ہوئے اپنے مقصد کے لئے جان توڑ کوشش کیجئے۔ "فاذا عزمت فتو کل علی الله" "اور جب ارادہ کرلو تو اللہ پر بھروسہ کرد۔"

(سورہ آل عمران ۳ - آیت ۱۵۹)

اگر آپ کی کام میں منهک شخص کے ارادہ کو کمزور کرنا چاہتے ہیں تو اس
کام کے بارے میں اس کے ایمان کو متزلزل کردینا کافی ہے۔
اگر انسان اس حقیقت کو پالے اور یہ عقیدہ رکھے کہ وہ بو سعی و کاوش
بھی کرتا ہے وہ کائنات کے حاکم مطلق خداوند مقدر کی طرف سے تقویت پاتی
ہے اور مسلسل جدوجمد کرتے ہوئے منزلِ مقصود کی جانب گامزن رہے تو اس
طرح گویا کامیابی کا بنیادی منبع اس کے ہاتھ میں ہے۔ وہ اس عقیدہ کے ساتھ
اپنے منتخب کردہ میدانِ عمل میں ان تمام موانع و مشکلات پر غلبہ حاصل کرلے گا
جو دو سروں کی راہ کا پھر ثابت ہوتے ہیں۔

ہم نے تاریخ کے مطالعہ کے بعد یہ حقیقت دریافت کی ہے کہ وہ لوگ جو عرم استوار اور بلند ہمتی کے زریعہ بشریّت کی ترقی و سعادت میں معاون البت ہوئے ہیں اور جنہوں نے قوموں کی ترقی و پیشرفت کے لئے کسی فتم کی کوششوں اور جاہدت سے دریخ نہیں کیا بلکہ شخیوں اور ظلم کے سیلابِ بلاخیز میں اپنا راستہ بنایا ہے ان میں سرفہرست انبیاء النی اور خداوندِ عالم کے برگزیدہ بندے تھے۔

انسانیت کی نجات اور مقدس مقصد کے واسطے اس گروہ کی شمامت و شجاعت ، پیم جدوجمد اور محکم ارادہ عموماً پوری نوعِ بشراور خصوصاً خود ان

mm

المالما

رپورٹ سپہ سالار کو بھیجی اور اس کے فرمان کا انتظار کیا تو اتنی تاخیر ہو سکتی ہے کہ دشمن ہوشیار ہوجائے گا۔۔۔۔۔ یہی فیصلہ کالمحہ ہے!!!

اس نے اپنے سپاہیوں کو تھم دیا کہ جن کشتیوں پر سوار ہوکر ہم یماں پنچے بیں انہیں جلا ڈالو۔ کچھ ہی در میں تمام کشتیاں جل کے خاکستر ہوگئیں۔ اب طارق کی سپاہ کے پاس واپسی کی کوئی راہ نہیں رہی۔ یہ منظرد کھے کر کچھ لوگوں نے طارق کے اس اقدام پر نکتہ چینی شروع کردی۔ جب اسے یہ اطلاع ملی تو اس نے کہا۔

"مرد مسلمان ایک پرنده کی مانند کسی خاص گونسلے میں محدود نہیں رہتا۔"

پھر طارق اپنی جگہ سے اٹھا اور اپنے لشکر کے روبرو ایک پُرجوش خطاب کیا۔ اس نے کہا۔

''اے لوگو! تہماری پشت پر سمندر کی بھیری ہوئی موجیس ہیں اور سمان طاقتور و شمن ' ایبا د شمن جس کے پاس سامان حرب اور روز مراہ استعال کی اشیاء کی کوئی کمی شمیں۔ اس کے بر عکس تم خالی ہاتھ ہوگی ان ہو۔ تہمارے پاس آئنی عزم و ارادے اور کمر میں لکی ہوئی ان تلواروں کے موا جھ شمیں۔۔۔۔ آگے بڑھو اور د شمن پر ٹوٹ بڑو۔"

طارق بن زیاد کے ان پُرجوش کلمات اور آتشیں خطاب نے مسلمان فوجوں کو ایک عزم رائخ اور ولولیر آزہ عطاکیا۔ اس کے بعد انہوں نے اس جوانمردی سے جنگ کی کہ مکمل کامیابی کے حصول تک چین سے نہ بیٹھے۔

"بیاڑ اپی جگہ چھوڑ دیں مگرتم اپی جگہ سے نہ ہٹنا اپنے دانتوں کو جھنے لینا۔ اپنا کاسہ سراللہ کو عاریت دے دینا۔ اپنے قدم زمین میں گاڑ دینا۔ لشکر کی آخری صفوں پر اپنی نظرر کھنا اور (دشمن کی کثرت و طاقت ہے) آکھوں کو بند کرلینا اور یقین رکھنا کہ مدد خدا ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔ "(نہج البلاغہ خطبہ نمبرلا)

### عزم بالجزم ہی کامیابی کارازہے

مشکل حالات میں ممکن ہے صرف کی ایک فرد کا عزم صمیم حالات کے رخ کو بدل ڈالے اور لوگوں کی جیرت انگیز جنبش و حرکت کا سبب بن جائے ہوف کی راہ میں ایسے ہی لوگوں کی پامردی مشکلات کے کووگراں کو پاش پاش کرڈالتی ہے۔ ایسے ہی لوگوں کی بے باکی اور شرعت عمل خطرناک بحرانوں سے نجات کا موجب ہوتی ہے۔۔۔۔۔ اس کے بر عکس کی کا معمولی سانزلزل اور تھوڑی سی تاخیر خود اس کی اپنی اور اس سے وابستہ دو سرے افراد کی تابی و تابودی کا سبب بن عتی ہے۔

افریقہ کے لئے اسلامی فوج کے کمانڈر انچیف "موی بن نضیر" نے اپنے ایک غلام "طارق بن زیاد" کو اس ہدایت کے ساتھ اسپانیہ کی ست روانہ کیا کہ وہاں دشمن کی طاقت کاجائزہ لے کراہے مطلع کرے۔

"طارق بن زیاد" ایک چھوٹے سے لشکر کے ہمراہ مقررہ مقام پر پہنچا۔ جب اس نے وہاں پہنچ کر دعمن کا جائزہ لیا تو وہ اس متیجہ پر پہنچاکہ اگر فوراً مملم کردیا جائے تو دعمٰن کو با آسانی زیر کیا جاسکتا ہے۔ لیکن اگر اس صورت حال کی

تلقين به نفس

ہدف کے حصول کی راہ میں ارادہ کو تقویت پنچانے کا ایک ذریعہ اپنے نفس کو تلقین کرتے رہنا ہے۔ عالی اور بلند آرزؤں اور زندگی کے روشن افتی پر نگاہیں گاڑے رکھنا اس بات کاسب بنتا ہے کہ انسان ان اہداف تک رسائی کے لئے مسلسل جدوجہد میں مصروف رہتا ہے۔

مولائے متقیان حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔
"تنافسوا فی الاخلاق الرغیبة والا لحلام
العظیمة والاخطار الجلیلة یعظم لکم الجزاء"
"ثائمة صفات و خصائل' ایچھ کاموں اور برے کارناموں کی آرڈو
کروکیونکہ اس طرح تہیں ان کی عظیم پاواش اور جرت انگیز نتائج
عاصل ہوں گے۔"(غررالحکم ص۳۵۵)

"جیگو" کتا ہے کہ "جب تک آپ کے زبن میں یہ خیال رہے گاکہ یہ کام نہیں کرسکتا 
مجھ میں صلاحیت نہیں اس وقت تک آپ کی کامیابی کاامکان بہت کم 
ہم میں صلاحیت نہیں اس وقت تک آپ کی کامیابی کاامکان بہت کم 
ہوں 
ہے۔ الی صورت میں اگر آپ بہترین صلاحیتوں کے مالک بھی ہوں 
گے تو وہ بھی ضائع چلی جائیں گی۔ اس کے برخلاف ایک ایسا شخص 
جس کی صلاحیتیں متوسط درجے کی ہوں لیکن اسے اپنی کامیابی کالیقین 
ہو تو وہ کامیاب رہے گا۔ کیونکہ وہ اپنی آرزؤں کی شخیل کی خاطر کی 
جانے والی مسلسل جدوجہد کے ضمن میں وہ صفات اپنے اندر پیدا 
جانے والی مسلسل جدوجہد کے ضمن میں وہ صفات اپنے اندر پیدا

کرنے میں کامیاب ہوجائے گاجو کامیابی کے لئے ضروری ہیں۔ وہ مخص اس بناء پر کامیاب رہے گاکیونکہ اے اپی ترقی و پیش رفت پر اطمینان ہے۔ دو سروں کی ناکامی اس کے قدموں میں لغزش پیدا نہ کرسکے گی۔ وہ اپنے تجہات سے استفادہ کرتے ہوئے کام کا آغاز کرے گا۔ یقین جانے وہ دو سرول کے تصوّر سے کمیں زیادہ جلد اور بہتر انداز میں ترقی کے مدارج طے کرے گا۔

اپ اندر جرات پداکرنے کی خاطر تذبذب کو خود سے دور کیجئے۔ ممکن ہے کچھ لوگ اختیاطاً یا آپ کی خیرخواہی میں آپ کی توانائیوں کے سلسلہ میں شک و تردد کا اظہار کریں۔

کیا آپ خود ان لوگوں کی پیش گوئیوں کے بارے میں شک و شبہ کا شکار نہیں؟

کیا آپ ہر کش و ناکش کو اس بات کی اجازت دیں گے کہ وہ جو چاہے آپ کو نشیحت کرے؟

دو سرول کی گفتگو گوش ہوش سے سنے اور اپنی جرات و استقامت میں اضافہ جاری رکھئے۔ جو لوگ اس انمول صفت کے مالک ہیں۔ ان کو دیکھنے ان کا جائزہ لیجئے۔

جب بھی آزمائشوں کا سامنا ہو تو اس نفیحت کو ذہن میں دم رائے کہ " "میں جاہتا ہوں اور میں کر سکتا ہوں۔"

اگر کسی ایسے اہم اور برے کام کا ارادہ ہے جس کی انجام دہی کے دوران آنے والی مشکلات سے بھی آپ اچھی طرح واقف ہیں تو

#### بار هوال باب

# دوستول کے انتخاب میں احتیاط

دوستی اور نفسیاتی سکون \_\_\_\_\_\_ ۱۳۳۸

ہم نشینی کا حقیقی معیار \_\_\_\_\_ ۱۳۶۸

بد کرداروں کی صحبت سے بچئے برکاروں کی آزبائش \_\_\_\_\_ ۱۳۶۸

بد کاروں کی آزبائش \_\_\_\_ ۱۳۶۸

دوستی کرتے ہوئے احتیاط و ہوشیاری \_\_\_\_ ۱۳۶۸

گظاہرو ریاکاری \_\_\_\_ ۱۳۶۸

گوشہ نشینی \_\_\_\_ ۱۳۶۸

گرشہ نشینی \_\_\_\_ ۱۳۶۸

اپ زبن میں یہ خیال لایے کہ میں اپنی استعداد میں اس قدر اضافہ

کرسکتا ہوں کہ یہ کام میرے لئے معمولی ہوجائے گا۔"

(تلقین بہ نفس۔ ص ١١١٣)

جس طرح بڑے فال نکالنا انسان کو رنجیدہ و پریشان کردیتا ہے اس طرح

نیک فال ہمت بلند کرنے اور ارادہ کو قوی کردینے والی چیزہ۔

حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔

"تفال بالخیسر تنجیع"

"نیک فال نکالو آکہ رفع مشکلات کی راہ کھل جائے۔"

(غرر الحم۔ ص ١٣٩٧)

جر شخص کو زندگی بسر کرنے کے لئے اپنی اختیار کردہ راہ و رُوش دل و جان سے عزیز ہوتی ہے۔ نیز اس کی تمناہوتی ہے کہ جس قدر ہوسکے دو سروں کو بھی کی راہ اپنانے پر آمادہ کرے اور ایک ایبا ماحول ایجاد کرے جس میں سب اس کری و رُوش پر گامزن ہوں 'حتیٰ وہ کا نتات کے بارے میں نظریات تراش کر اپنے طرز تفکر کو عالمی بنانے کی کو شش کرتا ہے۔ اس کی انتائی کو شش ہوتی ہے کہ اپنی اختیار کردہ رُوش اور طرز تفکر کی صحت و جُوت کے لئے دلائل وضع کر اپنی اختیار کردہ رُوش اور طرز تفکر کی صحت و جُوت کے لئے داکوار کرے۔ اپنی اختیار کردے اور اپنے ہم کرے۔ اپنی برداشت بنادیتی ہے۔ یہ وجہ ہے کہ صحبت اختیار کرنے اور اپنے ہم اور نا قابلی برداشت بنادیتی ہے۔ یہ وجہ ہے کہ صحبت اختیار کرنے اور اپنے ہم ربط رکھتی ہے۔

بعض دانشور اس بات کے معقد ہیں کہ "تقلید" کی حس انسانی فطرت کا حصہ ہے اور یہ اتنا غیر محسوس امرہ کہ کوئی اس کی گری اور تعجب انگیز تا ثیر سے باکسانی آگاہ نہیں ہوسکا۔ مخلف تقلیدی کیفیتوں کا وجود اس بات کا مظر ہے کہ انسان اچھا گامال 'احساسات' ارادوں اور حتی مخلف مسائل کے بارے شن اظہارِ نظر اور فیصلہ کرتے وقت بھی دو سروں کے تحت تا ثیر ہوتا ہے اور اپنی مظابق خود کو اپنی نشینوں اعزہ و اقربایا اپنے ماحول کے مقرر کردہ اصولوں کے مطابق خود کو دصالت ہوتے ہیں۔ جتنا جتنا انسان اس معاشرہ میں نشود نمایاتا ہے اتنا ہی پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ جتنا جتنا انسان اس معاشرہ میں نشود نمایاتا ہے اور اکثریت کو لوگوں کے انبوں کیشرکے در میان اس کا استقلال ختم ہوتا جاتا ہے اور اکثریت کی لوگوں کے انبوں کیشرکے در میان اس کا استقلال ختم ہوتا جاتا ہے اور اکثریت کی

#### دوستی اور نفسیاتی سکون

انسانی شخصیت پر ساجی ماحول کی تاثیر و نفوذ کا مسئلہ ترجیت کے بنیادی مباحث میں سے ہے اور بھشہ علاء اخلاق کی خاص توجہ کا مرکز رہا ہے۔ اقسان عام طور پر اپنے ہم نوعوں کے ساتھ مل جُل کر زندگی بسر کرتا ہے اور اس کی روحانی و نفسیاتی حیات کے تار و پود معاشرہ سے مل کر تشکیل پاتے ہیں۔ بنا برایں اس کی شخصیت اور اخلاق کی تقمیر میں معاشرہ کے کردار سے انکار نہیں کیا جسکا۔ انسان اپنے ہم نوعوں سے ربط و تعلق قطع کرکے گوشہ موزلت اختیار جسکا۔ انسان اپنے ہم نوعوں سے ربط و تعلق قطع کرکے گوشہ موزلت اختیار کرنے سے عاجز ہے کیونکہ تنمائی کی وحشت اس کی زندگی کو غم ناک و بے مزہ کردیتی ہے اور اس کی روح گھٹن محسوس کرنے لگتی ہے۔

آگر کسی سے ہمارا شتہ مودت بر قرار نہ ہو اور ہم یہ محسوس کریں کہ کوئی دل ہمارے لئے نہیں دھڑ کتا تو ہم آشفگی اور اضطراب میں جتلا ہوجاتے ہیں اور ہمارے وجود کا آسان تیرہ و تار ہوجاتا ہے۔

جس طرح مارا بدن کھانے پینے کی مختلف اشیاء سے غذائیت حاصل کرتا ہے اور اپنی قوت و طاقت میں اضافہ کرتا ہے بالکل ای طرح روح بھی دوستوں کی ہم نشینی سے بھی قوکسیر فضائل کرتی ہے اور بھی مختلف بُرائیوں سے آلودہ جرچند زندگی کے تمام مراحل میں دوستوں کے انتخاب اور ہم نشینوں کے چناؤ کے مسلہ پر خاص توجہ کی ضرورت ہے لیکن یہ موضوع نوجوانوں کے لئے جنہوں نے ابھی بچپنے کی حدود سے باہر قدم رکھا ہے اور زندگی کے ایک حساس مرحلہ و میدانِ عمل میں وارد ہوئے ہیں نمایت اہمیت کا حامل ہے۔ کیو نکہ دیکھا گیا ہے کہ نوجوان بجائے اس کے کہ اپنی جانب دوستی کا ہاتھ بڑھانے والوں کی روحانی و اخلاقی حالت کا اچھی طرح جائزہ لینے کے بعد ان کے ہاتھوں میں اپنا ہو دے وہ ان کے طرز تفکر اور کارکردگی سے آگاہی کے بغیر محض جذباتی ہاتھ دے وہ ان کے طرز تفکر اور کارکردگی سے آگاہی کے بغیر محض جذباتی محول دیتا ہے۔ ممکن ہے ہیہ ہو توجی اسے زندگی کے حقیقی راستہ سے دور کھول دیتا ہے۔ ممکن ہے ہیہ ہو توجی اسے زندگی کے حقیقی راستہ سے دور کھول دیتا ہے۔ ممکن ہے ہیہ ہو توجی اسے زندگی کے حقیقی راستہ سے دور کے فساد اور بناہی کی وادی میں دھیل دے۔

لندا ضروری ہے کہ اپنے ہم عمروں سے اس (جوان) کی دوستی و ہم نشینی کی فطری کشش اور جذابیت سے صرف نظرنہ کیا جائے اور اس کی منطقی، متعدل اور خیر خواہی پر مبنی رہنمائی سے دریخ نہ برتا جائے تاکہ وہ تابہکار، غیر صالح اور ناپندیدہ عناصر کے اثر و نفوذ سے محفوظ رہے اور بے عیب اس کی پرورش ہونے

اس بات کو ذہبی تغین رکھ کر کہ دورانِ جوانی دورانِ بیجان و کشش ہے اور نوجوان کا قلب ہر نقش کو قبول کرنے کی صلاحیت و آمادگی رکھتا ہے ہم بخوبی دریافت کرسکتے ہیں کہ اس حساس مرحلہ پر ماحول انسان کے روحانی اور جذباتی قوتوں کی پرورش کے سلسلہ میں کس قدر عظیم کردار رکھتا ہے۔ المذا متعدد

نفیات کے زیرِ اثر اور ان کے عقیدہ کا تابع ہوجاتا ہے۔ البتہ ایسے لوگ جو روحانی ضعف کے حامل ہوں اور ان کی فکر محدود ہو ان میں دوسروں کے اثرات قبول کرنے کے امکانات بہت زیادہ ہوتے ہیں۔

نفیات وانوں کے ایک گروہ کا نظریہ ہے کہ انسان اسی وقت تقلید کرتا ہے جب اس بات ہے اس کاول مطمئن ہو اور اسے یہ احساس ہو کہ دو سرے اس عمل کی تائید کریں گے یا یمی کام دو سروں کی کامیابی کا سبب بنا ہے۔
مثلاً برے لوگوں کے اقدامات کی تقلید کرنے یا بچوں کی طرف سے اپنے بزرگوں اور اپنے سے بری عمر کے لوگوں کی تقلید کرنے کی یمی وجہ ہے۔ حتی اپنے بزرگوں اور اپنے سے بری عمر کے لوگوں کی تقلید کرنے کی یمی وجہ ہے۔ حتی اپنے کی بیتر خاص حالات میں حیوانوں میں بھی دیمھی جاستی ہے اور وہ بھی ایمی بات کی تقلید کرتے ہیں جس کے ذریعہ سے وہ کسی چیز پر دسترس حاصل کرسکیں۔
"براؤن" کہتا ہے۔
"براؤن" کہتا ہے۔

"لوگ ان کاموں کی تقلید کرتے ہیں جو ان کی خواہشات کے حصول کا ذریعہ ہوں ' دوسرے الفاظ میں کوئی پوشیدہ قوت اس تقلید کاسبب ہوتی ہے نہ کہ "تقلید" کے نام ہے موجود کسی قوت نے انہیں اس کام پر اگسایا ہو تاہے۔

جب ایک سیل گرل "گریو" کی مانند اپنے بالوں کی آرائش کرتی ہے تو یہ اس بناء پر نہیں ہو تا کہ تقلید کے نام کی کمی قوت نے اس اس کام پر لگایا ہو تا ہے بلکہ اس وجہ سے اس عمل کو انجام دیتی ہے کہ "گریو" یا کسی اور مقبول و معروف عورت کی مانند زندگی گزار نا چاہتی ہے اور "گریو" کو اس کا ترجمان سمجھتی ہے۔ ".(روان شناسی اجتماعی-ص ۲۹۳) ہیں تو اس کی اصالتِ نسل اور طرز تربیت کے بارے میں خوب اچھی طرح تحقیق کرتے ہیں۔ لیکن کیا ہم اپنے ایک دوست کے انتخاب کے موقع پر اتن باریک بنی برتے ہیں۔۔۔۔؟ کیا ہمارے دوست ایک گھوڑے سے بھی زیادہ ہماری زندگی پر اثر انداز نہیں ہوتے۔۔۔؟"

میں نے پہلے بھی کہا ہے اور ایک بار پھر کھوں گا کہ اپنے دوستوں کا انتخاب کرتے وقت توجہ سے کام لیجئے۔ ہماری اکثر مصیبتیں غیر مناسب دوستوں کی وجہ سے جنم لیتی ہیں۔ انسان جب گھوارہ سے میدانِ حیات میں قدم رکھتاہے 'عملی زندگی میں داخل ہونے کے بعد مختلف لوگوں سے اس کا واسط پڑتا ہے۔ ای اثناء میں حادثاتی طور پر کچھ لوگوں سے اس کی دوستی ہوجاتی ہے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ سفلہ و بلاکت لوگوں سے ہم نشینی کی بناء پر وہ رذالتوں اور بڑا کیوں میں جتلا کہ وجاتا ہے۔ مکن ہے اس کے یہ دوست اس کے بدخواہ نہ ہوں ہوجاتا ہے۔ مکن ہے اس کے یہ دوست اس کے بدخواہ نہ ہوں ہوجاتا ہے۔ مکن ہے اس کے یہ دوست اس کے بدخواہ نہ ہوں اپنی فطرت کے نقاضے کے تحت پچھو کی طرح اسے ڈبک ماریں اور اپنی فطرت کے نقاضے کے تحت پچھو کی طرح اسے ڈبک ماریں اور اپنی فطرت کے نقاضے کے تحت بچھو کی طرح اسے ڈبک ماریں اور اپنی فطرت کے نقاض کو اس کی روح میں اتارویں۔ "

### حتاسيت اور تنك مزاجي

ساجی زندگی کا ایک بنیادی مسئلہ لوگوں کا ایک دو سرے سے موافق و ہم آہنگ ہونا ہے۔ کوئی دو افراد بھی ایسے نہیں پائے جاتے جو عقائد' افکار' انحرافات ' فکست اور ناکامیوں سے محفوظ رہنے کے لئے لازم ہے کہ ہم نشینی کے سود مند اور صحح اصولوں سے آشنائی حاصل کی جائے۔

# ہم نشینی کاحقیقی معیار

دوست کے انتخاب کے موقع پر جذبات کو پس پشت ڈال کر آزادی کے ساتھ حسّ شاخت کو کام میں لانا چاہئے۔ اس کی باطنی صفات سے آگی کی کوشش کرنی چاہئے' اس کے نقائص و معائب اور کمزوریوں سے آشنا ہونا چاہئے۔ معلوم کرنا چاہئے کہ وہ کس طرز تفکّر کا مالک ہے اور کوئی چیزی اسے رنجیدہ خاطر کرتی ہیں۔ مختربہ کہ اس کی روح میں پوشیدہ انسانی امتیازات اور پیندید صفات کو جانچنا چاہئے آکہ یہ خصوصیات اور فضائل آپ کو بھی حاصل ہو سکیں۔

بت سے لوگوں میں ایس اعلیٰ اخلاقی صفات پوشیدہ ہوتی ہیں جو ان کی ظاہری شخصیت سے کی صورت عیاں نہیں ہوتیں۔ پاک طینت اور بافضیلت شخصیات سے مسلسل میل جول انسانوں میں نمایاں تبدیلیاں پیدا کرنے کا موجب ہے۔

اس کے برخلاف ہم نشین کے انتخاب کے موقع پر غور و فکر سے کام نہ لیما ایک ایسی بردی لغزش ہے جس کا مرتکب انسان اپنی سعادت اور خوش ہختی پر کاری ضرب لگالیتا ہے۔

معروف اگریزدانشور "آویبری" کتاب که-"حقیقاً کس قدر تعجب کامقام ب که جب ہم کوئی گھوڑا خریدنا چاہے

احساسات اور عادات و اطوار میں کمل طور پر یکساں ہوں۔ لوگوں کے مابین زندگی کے انتخائی معمولی معمولی مسائل میں بھی بہت کم اتفاق پایا جاتا ہے۔ ہمیں اس مبر بن حقیقت کو بھشہ اپنے پیشِ نظرر کھناچاہئے اور حتی الامکان اپنے آپ کو گوناگوں طبائع و شخصیات کے حامل لوگوں کے ساتھ ربین سمن کا عادی بنانا چاہئے تاکہ حسن معاشرت ہماری شناخت بن جائے۔

بعض لوگ بلوغ اجماعی کے فقدان اور اجماعی رہن سم کے آواب سے ناوا تفیت کی بناء پر اس قدر حساس عنگ مزاج سخت گیراور دوستی مین بهت کم عفو و اغماض برتنے والے ہوتے ہیں کہ اپنی توقع اور مزاج کے خلاف فراسی بات بھی برداشت نہیں کریاتے اور اپنے دوستوں کی کسی معمولی غفلت ہی ہے اتنے برہم ہوجاتے ہیں کہ ان سے ہرقتم کے تفاہم کی امید کھو بیٹھتے ہیں اور مرو محبت كارشته خم كردية بي- حالانك زندگي مين روشني و تاريكي و خار و كل خوبصورتی و برصورتی ---- بیشه ساتھ ساتھ ہیں۔ یہ بات یاد رکھنی چاہئے که خلاف وقع اور خلاف مزاج باتیں برداشت کرنامعاشرتی زندگی کا تقاضا ہے۔ زندگی گزارنے کا بہترین ہنریمی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو اپنی توقعات اور مزاج میں لیک پیدا کی جائے ور گزر اور صرف نظرے کام لیا جائے۔ اکثر ایسے حالات پدا ہوجاتے ہیں جنہیں برداشت کے بغیر دو سرول کے ساتھ نبھاؤ ممکن نہیں موتا ٔ باهمی ربط و ضبط قائم نهیں رہ سکتا اور مهرو محبت میں اضافیہ نهیں ہوسکتا۔ دو سرول کے مزاج اور ان کی ضرورتوں کو پیچانا چاہے۔ یہ توقع نہیں ر کھنی چاہے کہ جیسا ہم چاہتے ہیں وہ ویسے بن جائیں اور یہ بات بلند اخلاق جذبات کی لطافت اور انسان کے اندر جذبہ تقاہم سے وابستہ ہے۔

تمام باتوں کو محض اپنے رجانات کی کموٹی پر پر کھنادرست طرز فکر نہیں۔
لیکن بہت سے لوگوں کے احساسات شدید یک جانبہ ہوتے ہیں اور ان کے اندر
خود خواہی اور خود پر سی کی حس اس قدر قوی ہوتی ہے کہ وہ حقیقت بنی سے
مکمل طور پر ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور ان کا قلب بھی رنج و عذاب میں مبتلا رہتا
ہے۔ جب کہ واقعہ بنی کے حامل ہونے اور معقول توقعات رکھنے سے روحانی
آسودگی بھی حاصل ہوتی ہے۔

نفیات کاایک ڈاکٹرانی بے جاتو تعات کے بارے میں نقل کرتا ہے کہ۔ "دوسری جنگ عظیم کے زمانے میں مجھے ایک دور دراز شرکا سفر ورپیش ہوا۔ میں نے مکت کے سلسلہ میں ایئر لائن کے وفتر سے رجوع کیاتو انہوں نے مکث دینے سے صاف انکار کردیا۔ ان کا کہنا تھا کہ آج کل ہم فوجوں کی نقل و حمل کو ترجیح دے رہے ہیں اس لئے آپ کو مکٹ نہیں دے سکتے۔ جب انتائی اصرار کے باوجود بھی مجھے موائي مكث نه ملاتو مجوراً مجم ريل مين سفر كرنايرا ليكن شوى تقسمت و وبال بھی تیرے درجہ کا مکث مل پایا۔ ڈاکٹر کتا ہے کے میٹ پر بیٹھنے کے چند لمحہ بعد ہی جھے احساس ہونے لگا کہ اس سخت اور غیر ارام دہ سیٹ پر سفر میرے لئے عذاب جاں سے کم نمیں۔ یہ سوچے ہوئے میں سخت غصر میں تھا۔ یکایک میں نے اپنی اس ٹاگواری کا تجزیہ شروع کیا اور سوچے لگا کہ میرے غضہ کی حقیقی وجہ سیٹ کا خراب ہونا ہے یا اپن شخصیت کی ب قدری اصل سبب ہے کہ میں جو نفیات کا ایک اتنا بردا ڈاکٹر ہوں حاصل ہونے کی امید نہ ہو۔ اس بناء پر ایسے لوگوں کی دوستیاں اسی وقت تک
قائم رہتی ہیں جب تک انہیں ان کے ذریعہ سے منفعت کی امید ہو۔
لیکن جب وہ اس طریقہ سے حسب ولخواہ نتائج حاصل نہیں کرپاتے اور
انہیں محسوس ہونے لگتا ہے کہ دوستی کا پیہ اب ان کے ہدف کے محور پر نہیں
گھوم رہا' تو ان میں ایک طرح کی سرو مہری جنم لینے لگتی ہے اور رفتہ رفتہ دوستی
کے گرم اور پُرجوش روابط پر چھاجاتی ہے اور ان کا ریاکار انہ تعلق کم ہونے لگتا
ہے۔

ظاہر ہے جب کی مخص کے اجتماعی روابط پر عدم ثبات اور تگوتُن حاکم ہوجائے تو لوگوں پر بندر بج اس کی حقیقت ظاہر ہونے لگتی ہے اور دوسرے لوگ بھی اس مخص کی حقیقت سے آشنا ہوکر اس سے بن بلائے مہمان کی مانند سرد اور تحقیر آمیز روید اختیار کرلیتے ہیں۔

" ايرس"كتاب كه-

"ہماری حقیقت پیچان لی جاتی ہے۔ ہماری نیتوں سے زیادہ ہماری حادات و اطوار لوگوں کے لئے سبق آموز ہوتے ہیں۔ لوگ گمان کرتے ہیں کہ اپنے فضائل یا رذائل کو صرف اپنے ظاہری اعمال سے برطاکیا جا گئی ہے لیکن اس بات سے واقف نہیں ہوتے کہ فضائل و رذائل ہماری سانسوں کی مائند ہر لحظہ خود کو نمایاں کرتے ہیں۔

لوگوں کے اعمال کے درمیان ہیشہ ایک طرح کی ہم آہنگی موجود رہتی ہے۔ وہ اس طرح کہ ہر ایک اپنے وقت پر بے ریا اور طبیعی نظر آتا

كيول مجھے ہوائى جماز كے مكث ميں استناء كابھى حق نہيں ماك يول ميراقيتي وقت تلف نه ہو۔ اس کے بعد میں نے خود اپنے آپ سے سوال کیا کہ کیا جنگ کے موقع پر اس استناء کی توقع رکھنا میرے لئے مناسب ہے؟ یا سے کہ میری پیہ توقع احقانہ اور خود خواہی پر مبنی ہے؟ میں فوراً اس نتیجہ پر پہنچ گیا کہ میری یہ توقع بے جا ہے۔ کیونکہ اس وقت جب میرے ہم وطن وحمٰن کے گولوں کی زو پر بیل ان کی حفاظت ہر دو سری چیز پر مقدم ہونی چاہے۔ یہ بات ذہن میں واضح ہونے کے بعد نا صرف یہ کہ پورے راستہ مجھے سخت سیٹ کا عذاب محسوس نہ ہوا بلکہ میں نے اپنا پورا سفر کتاب کا مطالعہ کرتے ہوئے یا دو سرے مسافروں سے گفتگو کرتے ہوئے بخوشی پوراکیا۔ حالانکہ نہ ہی میری سیٹ نرم و آرام دہ ہوگئی تھی اور نه سفر کی مدّت ہی کم ہوئی تھی۔"

کھی کھی غیر حقیقت بین اور خود پرست لوگ دوسی اور میل طاپ میں بھی خاص مقاصد نظر میں رکھتے ہیں اور صرف ایسے ہی لوگوں کی جانب دوسی کا ہاتھ بردھاتے ہیں جو ان کی ضروریات و مقاصد پورا کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں۔ اور ہمیشہ ایسے دوستوں کی تلاش میں رہتے ہیں جو انہیں کوئی نفع پہنچا سیس۔ ہرگز کی ایسے مخص سے دوسی کا رشتہ استوار نہیں کرتے جو صرف یاک احسامات اور اخلاص کا عامل ہو لیکن اس کی دوستی سے انہیں مادی فوائد

یہ انتخاب بھی نہ ختم ہونے والا پے درپے اور مداوم امرہ اور اسے تادم مرگ انجام دیتے رہنا چاہئے۔ تاکہ انسان کا ہراُٹھنے والا قدم اس کے پچھلے قدم سے بہتر ہو اور وہ تکراریا سقوط کا شکار نہ ہو۔ انسان کو بہت تھوڑے عرصے کے لئے اس جمال میں بھیجا گیا ہے اس کو تاہی عمر کے پیش نظراہم بات یہ ہے کہ وہ اس چھوٹی مدت میں جمانِ ابدی کے لئے زیادہ سے زیادہ مرمایہ کس طرح کہ وہ اس چھوٹی مدت میں جمانِ ابدی کے لئے زیادہ سے زیادہ مرمایہ کس طرح حاصل کرے۔ بے شک مخرب شہوات کو شکست دے کر اور منحرف خواہشات ماصل کرے۔ بے شک مخرب شہوات کو شکست دے کر اور منحرف خواہشات کا ڈٹ کر مقابلہ کرکے ہی یہ قیمتی مرمایہ جمع کیا جاسکتا ہے۔

اسلام چاہتا ہے کہ انسان ہم نشین کا انتخاب کرتے ہوئے غور و فکر سے کام لے 'اپنی فکری صلاحیتوں کو بروئے کار لائے۔ تاکہ اس کے اندر اپنے امور کے سلسلہ میں نظم و ضبط کی عادت پڑجائے۔ نیز دو سری طرف وہ چاہتا ہے کہ اس راہ سے حقیقی انسانی نصیلتوں کی جانب اس کی توجہ مبذول کروائے تاکہ وہ دل کی گرائیوں سے ان کا معقد ہوجائے اور اس طرح حقیقت کے عالی ترین دل کی گرائیوں سے ان کا معقد ہوجائے اور اس طرح حقیقت کے عالی ترین مراکل اس کے سامنے واضح رہیں تاکہ وہ انسانیت کے اورج کمال تک جا پہنچ ' ایسا کمال جس کی اہمیت اور قدر و قیمت کا موازنہ مادی معیارات کے ذریعے کیا بی نہیں جا گا

اسلام انسان کے اندرونی اور بیرونی ہردو میدانوں میں ارتقاء و پیشرفت کی نشاندی کرتا ہے۔ اس کے بعد بیہ خود انسان کی ذمہ داری ہے کہ وہ طرز تقر ' فائدی کرتا ہے۔ اس کے انتخاب میں اس سے استفادہ کرے۔ اخلاقی اقدار کو ملحوظ رکھنے والے پاکیزہ اور صالح لوگوں کی مصاحبت روحانی غذا کی فراہمی کا بہترین وسیلہ ہے۔ ان ہستیوں کے بلند افکار کے سائے میں غذا کی فراہمی کا بہترین وسیلہ ہے۔ ان ہستیوں کے بلند افکار کے سائے میں

ہے۔ ایسے اعمال جو ایک ہی نیت سے انجام دیئے گئے ہوں ان میں فرق ہو تاہے ہرچندوہ ایک ہی جیسے نظر آتے ہوں۔
اگر سمندر میں چلنے والی کشتی کو دور سے دیکھا جائے تو یوں محسوس ہوتا ہے کہ وہ بالکل سید ھی راہ پر چل رہی ہے۔ جب کہ در حقیقت اس کی راہ میں بے شار چھوٹے چھوٹے چچو فتم آتے ہیں۔ ہمارا ہر عمل خود کو بھی واضح کرتا ہے اور ہمارے دو سرے اعمال کا بھی عکاس ہوتا ہے۔"(فلے داجمائ ص ۱۳۳)

یہ ایک ایمی وروناک نفساتی کیفیت ہے جس کا بہت زیادہ مشاہرہ ہم اکثر لوگوں میں کر علتے ہیں۔

### بد کرداروں کی صحبت سے بچئے

کُلّی طور پر انسان کے پاس دو امکانات ہیں ایک سے کہ خود کو کمل طور پر طبیعی اور جسمانی قوتوں کے حوالے کردے اور روح کو غرائز و شہوات کی اسارتِ مطلق میں دے دے یا سے کہ روح کی آسانی صدا اور خواہشات کا مثبت جواب دے۔

انسان فضائل اور رذائل کے دو مخالف و متضاد قطب کے درمیان ہیشہ کھی انسان فضائل اور رذائل کے دو مخالف و متضاد قطب کے درمیان ہیشہ کی خالت میں رہتا ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس باطنی چیقلش کے درمیان اپنے عظیم فریضہ کی ادائیگی سے عافل نہ ہو اور اپنے لئے اس چیز کا انتخاب کرے جو اس کی انسانیت کے لئے شائستہ ہے اور الیمی راہ چنے ہو مقصد تک رسائی اور ہدف تک پہنچنے کا مطمئن ترین وسیلہ ہو۔

حفرت علی علیہ السلام اپن ایک کلام میں لوگوں کو نصیحت کرتے ہیں کہ اپن نفس کو کنٹرول میں رکھنے کی خاطر بد قماشوں سے میل جول سے احرّاز کریں۔

"لاتصحب الشرير؛ فان طبعك يسرق من طبعه شراً وانت لا تعلم"

"شریر لوگوں سے ربط و ضبط سے پر ہیز کرد کیونکہ تہیں خبر بھی نہیں ہوگی اور تہماری طبیعت ان کا انحراف و ناپاکی قبول کرلے گے۔"

(نيج البلاف ابن الي الحديد-ج٠٠-١٠٥٥)

مشهور فرانسيى دانشور "داكثركارل" كمتاب كه-

"ہر فرد سے ظاہر ہونے والی حرکات و سکنات کی کیفیت اور شدّت کا
تعلق بڑی حد تک اس کی باطنی حالت سے ہوتا ہے۔ اگر انسان
اندرونی طور پر خالی ہوگاتو اس میں اخلاق اور شعور پروان نہ چڑھیں
گے۔ اور اگر باطن بر اہوگاتو اس کی سرگر میاں معیوب ہوں گ۔
ہمرائی اپنی ماحول میں بالکل اسی مانند غوطہ ور ہوتے ہیں جس طرح
مارے بدن کے اندر موجود خلئے بدن کا حصتہ ہوتے ہیں۔ ان خلیوں
کی مانند ہم بھی احول کے اثر ات سے محفوظ نہیں رہ سے۔ انسان کا
جم اپنی حفاظت بر طور سے کرسکتا ہے اس کے برخلاف روحانی دنیا
میں اس کے شعور کا خود کو محفوظ رکھنا انتمائی مشبکل ہوتا ہے۔ اس کی
وجہ یہ ہے کہ ہمارا جم ماحول کے طبیعیاتی اور کیمیائی عوامل کے مصر

انسان کی فکر و سعت پاتی ہے اور نیکی و پاکیزگی سے اس کی رغبت میں اضافہ ہو تا ہے۔ انسان ان لوگوں سے ملاقات کے ذریعہ اپنے روحانی نقائض سے بیش از بیش آگاہی حاصل کرتا ہے۔ اپنی صلاحیتوں کا ان سے موازنہ کرکے انہیں برھانے کی فکر کرتا ہے۔

اس موازنہ اور تقابل کے ذریعہ ممکن ہے انسان رفتہ رفتہ سیکات اور تابیدیدہ صفات سے چھٹکارا حاصل کرلے اور اس کی ردی مخفی ترین گوشے منور ہوجائیں۔

انسان کے دوست احباب کی خصوصیات اور عادات پر توجہ جدید نفسیات کا دریافت کردہ مسئلہ نہیں بلکہ ایسے لوگوں کے اخلاق و کردار سے شناسائی کی ضرورت پر اصرار جنہیں انسان ابنا دوست بنانا چاہتا ہے اور جن سے رشتہ مجبت استوار کرنے کا خواہش مند ہے صدیوں قبل کے ذہبی آثار و روایات میں بھی متعدد مقامات پر صراحت کے ساتھ دیکھا جاسکتا ہے۔ جدید نفسیات نے بھی انہی احکامات کو اجمیت دی ہے اور اس بارے میں اسی مفید اور پُر تمرر جنمائی کو دُہرایا

پنجیرِ اسلام کاخوبصورت اور بلیغ بیان ہے کہ۔
موال میں مار در نہا اور فال نظا احد کے م

"المرء على دين خليله فلينظر احدكم من يخالل"

"انسان عملاً این دوست کی سیرت و رَوِش کی پیروی کرتا ہے۔ پس تم میں سے ہرایک کو نمایت و کھ بھال کردوست بنانے چاہئیں۔" (متدرک-ج۲-ص۹۲)

ایک گروہ کو گروہ آزمائش اور دوسرے کو گروہ شاہد کا نام دیا گیا۔ ترتیب یول قائم کی گئی کہ گروہ آزمائش کو پانچ یانچ افراد کے وس وستوں میں تقسیم کیا گیاان میں سے ہر فرد کی ڈسک پر ایک ایسابٹن تھا جس كے ذريعہ وہ اپنے وستہ سے تعلق ركھنے والے تمام لوگوں كے جواب سے آگاہ ہوسکتا تھا۔ لیکن اس آزمائش کا راز اس مکت میں یمال تھا اور وہ یہ کہ اس بٹن کو دبانے سے اسکرین پر جو جواب آتا تھا وہ آزمائش کرنے والوں کا اپناوضع کردہ جواب تھا اس وستہ کے افراد کی اکثریت کا نہیں۔ در حقیقت آزمائش کرنے والوں نے ہر مسکلہ پر ایک مصنوعی جواب ایجاد کرے آزمائش ہونے والوں میں سے ہر ا یک کی رائے کو فریب دیا اور یہ لوگ اس راز سے بے خری کی بناء پر جس جواب کو اسکرین پر دیکھتے اسے اکثریت کی رائے سمجھتے اور اکثر ا فراد نے اندھادھند اس رائے کا اظہار کیا۔

ریاضی کے ایک سوال کا غلط جواب ۸۹ فیصد افراد نے مصنوعی المرب سے اکر بے سوچے دیا۔"

(دازکرشمه با- ص ۳۹)

بد کاروں کی آزمائش

یہ بات ملحوظ خاطررہ کہ اگر بدکردار لوگوں سے میل جول اور ربط و تعلق کا مقصد ان کی ہدایت اور انہیں گناہوں کی دلدل سے نکالنا ہو تو یہ ایک لائق ستائش اور پندیدہ بات ہے۔ اسلام اس بات کی اجازت ویتا ہے کہ ایسے

سے لیس ہے اس کے بر عکس شعور کی سرحدیں بھشہ کھلی رہتی ہیں اور انسان کی روح معاشرہ میں پائے جانے والے فکری و معنوی عوامل کے حملوں کی زد پر رہتی ہے۔ لندا سے بھی تو ان حملوں کا مقابلہ کرکے سالم رہتی ہے اور بھی ان کے آگے سپرانداختہ ہوکر خود کو عیب دار بنالیتی ہے۔

مزید یہ کہ فکر کی پرورش سل کام ہے لیکن اخلاقی اور مذہبی سرگر میاں ایسی نہیں۔ ان پر ساج کے اثر ات زیادہ اور کرے ہوتے

ہیں۔
انسان کا ایسے نفسیاتی ماحول سے اپنا دفاع کرنا تقریباً ناممکن ہے۔ سب
ہی لوگ اپنے ساتھ زندگی بسر کرنے والوں کے اثرات قبول کرتے
ہیں۔ اگر کسی بیچ کی پرورش اور نشوونما نادان اور جرائم پیشہ لوگوں
کے درمیان ہوئی ہو تو مستقبل میں وہ خود بھی نادان یا مجرم نکلے
گا۔"(انسان موجودِ ناشناختہ'ص ۱۲۲–۱۲۲۱)

ی پر موسم ہمار میں کیلی فورنیا یونیورٹی کے شعبہ دنفسیات نے ایک آزمائش کا اہتمام کیا اس سلسلہ میں انہوں نے سو افراد کو تین روز تک اپنے زیرِ آزمائش رکھا۔

تعدر یاں آخری روز ان کا ایک ماریک اور دقیق ٹیسٹ لیا گیا۔ ان تعدر یاں آخری روز ان کا ایک ماریک اور دقیق ٹیسٹ لیا گیا۔ ان

تیرے اور آخری روز ان کا ایک باریک اور دقیق ٹیسٹ لیا گیا۔ ان سو افراد کو پچاس پچاس افراد کے دو گروہوں میں تقسیم کردیا گیا۔ سوا کچھ نہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ اس کا اعتباد بھی حاصل رکھے اور مختاط رہے
کہ صرف تنمائی میں اور دو سروں کی نگاہوں سے دور اسے پندو نقیحت کرے
مکن ہے کوئی نادان مخض اپنے دوست کو اس انداز میں نقیحت کرے
جس کا نتیجہ معکوس بر آمد ہو۔ لیکن ایک عاقل مخض ہر چند وہ خود بڑا کیوں کا
مرتکب ہو تا ہے 'اس قدر ممارت اور ہوشیاری کے ساتھ نقیحت کرتا ہے کہ
وہ بار آور ثابت ہوتی ہے۔

امیرالمومنین حفرت علی علیه السلام ان نکات کویوں بیان فرماتے ہیں کہ۔
"نصحک بین الملاء تقریح"
"لوگوں کے سامنے کی کو نفیحت کرنا نفیحت نہیں طامت کرنا
ہے۔"(غررالحکم ص ۷۷۵)

"لربما خان النصيح المؤتمن و نصح المستخان"

'بسا او قات امین پذر کو خیانت کرجا آئے اور کسی خائن کی نفیحت موٹر اور ٹمر بخش ثابت ہوتی ہے۔"(غرر الحکم ص۵۸۷) "ڈیل کارٹیکی 'کمٹا ہے کہ۔

"اگر آپ کی پر کوئی بات ثابت کرنا چاہتے ہیں تو ایک ممارت سے کام لیجئے کہ کی کو گمان بھی نہ ہو کہ آپ کا مقصد کیا ہے۔ ایسے مواقع کے لئے اس شاعر کی نصیحت کو گرہ میں باندھ لیجئے جو کرتا ہے کہ "ایسے سکھانے کہ آپ کو سکھانے والا نہ سمجھا جائے۔" ایسے لوگ جن کی قوت فیصلہ کمل طور پر سالم اور روشن ہو بہت کم پائے جاتے جن کی قوت فیصلہ کمل طور پر سالم اور روشن ہو بہت کم پائے جاتے

لوگوں سے جو اخلاق و فضیلت کی سرحدیں عبور کر چکے ہیں میل ملاپ اور رشتہ روسی قائم کرکے ان کی اصلاح و رہنمائی کاسامان کیا جائے۔

البتہ اس مقصد کے لئے ضروری ہے کہ خوب اچھی طرح دیکھ بھال کے درست راہ چھی جائے کیونکہ اس عمل کو بے توجہی سے انجام دینے کی صورت میں خاطر خواہ نتائج کا حصول ناممکن ہے۔

اکثر مقامات پر سے رُوش انتهائی مفید ثابت ہوئی ہے اور بیا او قات نمایت مثبت اور جران کن نتائج سامنے آئے ہیں اور انسان اس عمل کے ذریعہ اپنی دوستی کابھترین حق اداکرسکا ہے۔

امام جعفرصادق فرماتے ہیں کہ-

"من راى اخاه على امر يكرهه فلم يرده عنه وهو يقدر عليه فقد خانه"

"جو شخص اپنے برادر مومن کو بڑے کام کی طرف جاتے دیکھے اور روک سکنے کے باوجود اسے اس کام سے نہ روک تو گویا اس نے اس کے حق میں خیانت کی۔" (بحار الانوار ج۱۵- کتاب العشرہ ص۵۲)
قدیم زمانہ سے کہا جاتا ہے کہ "فصیحت تلخ ہوتی ہے" یہ صرف مقولہ ہی نہیں ایک حقیقت بھی ہے کہ عام طور پر لوگوں کو تاصحانہ گفتگو ناگوار گزرتی ہے۔ للذا مشفق و خیر خواہ ناصح پر لازم ہے کہ وہ نرم اور ملائم لہجہ میں قصیحت کرے اور ایخ مخاطب کی کمزور یوں اور اخلاقی نقائص کی جانب اس طرح اشارہ کرے اور ایے کا گوار نہ گزرے۔ دوستانہ انداز میں اسے آگاہ کرے اور اسے سمجھائے کہ جس راہ کا اس نے استخاب کیا ہے اس کا انجام نابودی و شقاوت کے سمجھائے کہ جس راہ کا اس نے استخاب کیا ہے اس کا انجام نابودی و شقاوت کے سمجھائے کہ جس راہ کا اس نے استخاب کیا ہے اس کا انجام نابودی و شقاوت کے سمجھائے کہ جس راہ کا اس نے استخاب کیا ہے اس کا انجام نابودی و شقاوت کے

10

دوسری طرف اگر کوئی انجراف و کج روی کاشکار ہو اور چاہتا ہو کہ کوئی عاقبت اندیش دوست اے اس گردابِ گناہ سے نجات دلائے تو اس پر لازم ہے کہ اس انیسِ خیرخواہ کی نصائح کو دل و جال سے قبول کرے اور اپنی اصلاح و تقمیر کے لئے انہیں بروئے کار لائے۔

حضرت على عليه السلام فرمات بين كه-

"مناصحک شفیق علیک محسن الیک ناظر فی عواقبک ستدرک قوارطک ففی طاعته رشادک وفی مخالفته فسادک"

" تمہیں نفیحت کرنے والا تمہار المحن ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ تمہارے ساتھ نیکی کرے۔ تمہاری عاقبت بهتر بناتا چاہتا ہے۔ جو کچھ تم دنیا میں کھو چکے ہو اس کی تلافی کا خواستگار ہے۔ بنابرایں تمہاری کامیابی اور نیک بختی اس کی رہنمائی نیک بختی اس کی فیصحت قبول کرنے میں ہے 'جب کہ اس کی رہنمائی سے روگر دانی و بے اعتمائی تمہاری جابی و بریادی کاموجب ہوگ۔ "

انسان اپنی خرابیاں جانے کے بعد فوراً ان کی تلافی کی کوشش کرے تو یہ اس کے لئے زیادہ مفید ہے۔ کیونکہ اس سلسلہ میں معمولی سا تسامل بھی ندامت و پشیمانی کا سبب بن جاتا ہے۔ حتی ایسا انسان اپنی عربت و آبرو نک کھو بیٹھتا ہے۔ چنانچہ امیرالمومنین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔

"من لم ید عوهو محمودید عوهو منموم"
"جو فخص اپی برائی اس وقت تَرک نمیں کر تاجب وہ قابل تعریف

" ہم میں سے اکثرلوگ مغرض اور ضدی ہوتے ہیں۔ حد 'بر گمانی' خوف' لالح اور غرور ہماری عقل کو اندھا کردیتے ہیں۔ اب اپنے اخلاق کا جائزہ لیجئے۔ اگر آپ یہ دیکھتے ہیں کہ آپ کا زیادہ رجحان اس

طرف ہے کہ اپنی خطاؤں کو دو سروں سے منسوب کردیں تو اس کا چارہ سیجے۔"

"ہم جب کوئی خطا کرتے ہیں تو بہت آسانی کے ساتھ ول ہی دل میں اس کا اعتراف کرلیتے ہیں۔ دو سرے اگر صلاحیت و مهارت کے مالک ہوں تو شیریں زبانی اور لطف و محبت کے ذریعہ ہمیں اپنی خطاؤں کے اقرار پر آمادہ کر کتے ہیں۔

حتی ایسے مواقع پر ہم خود اپنی خطاؤں کا قرار کرتے ہوئے احساسِ فخر
سے سرشار ہوجاتے ہیں۔ لیکن اگر کوئی یہ چاہے کہ زور و زبردسی
کے ساتھ ہمیں اس اقرار پر مجبور کرے تو وہ کسی صورت کامیاب نہ
ہوگا۔"(آئینِ دوست یابی ص ۱۲۱–۱۵۹–۱۵۲)
امام حسن عسکری علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔

"من وعظ اخاه سراً فقد زانه ومن وعظه علانيه فقدشانه"

"جو هخص اپنے برادرِ مومن کو تنمائی میں نصیحت کرے گاتو در حقیقت اس نے اسے زینت بخش اور جو علانیہ سب کے سامنے نصیحت کرے گاتو اس نے اسے رسواکیا۔"(تحت العقول ص۸۹س) کروریوں سے آگاہ ہوتا ان لوگوں سے زیادہ خود اس کے اپنے لئے مفید ہوتا ہے کونکہ یہ سانپ کی کیفیلی کی مانند اپنی جِلد بدل کے ان کے لگائے ہوئے زخموں کو بے اثر کردیتا ہے اور جب تک اس کے مخالف کامیابی کی منزل تک پہنچتے ہیں وہ اسے سلامتی کے ساتھ عبور کرچا ہوتا ہے۔

سرزنش ستائش سے کہیں بہتر ہے۔ اس بناء پر میں اپنی ہاں میں ہاں

ملانے والے اخبارات سے بیزار رہتا ہوں۔ جب تک میرے بارے

میں بے لاگ تبھرے اور نکتہ چینی ہوتی ہے مجھے اپنی کامیابی کالقین

ہوتا ہے۔ لیکن جب میرے بارے میں خوبصورت جملے کے جاتے

ہیں تو میں خود کو دشمنوں کے سامنے غیر محفوظ محسوس کرتا ہوں۔

اصولی طور پر ہر شراس وقت تک ہمارے لئے خیر ہے جب تک وہ

ہمیں بدحال نہ کردے۔

جس طرح جزیرہ سنڈون پر بنے والے اپنے دشن کو قل کرتے ہوئے یہ گمان کرتے سے کہ اس قل ہونے والے کی شجاعت و بدادی اس کے قاتل میں حلول کر جائے گی اس طرح ہمیں بھی یہ اعتقاد رکھنا چاہئے کہ ہمارے مخالفوں کی قوت آخر کار ہماری طاقت میں اضافہ کا موجب ہوگ۔"(فلفہ اجتماعی۔ ص ۱۳۹۱)

بعض دوستیال انتائی مفر اور نقصان دہ ہوتی ہیں انمی ضرر رسال دوستیول میں سے ایک نادان اور بے وقوف لوگوں کی دوستی ہے۔ جس کے نتیجہ میں انسان بیماندہ رہ جاتا ہے اور با اوقات یہ اس کی بدیختی پر منتج ہوتی

سمجھا جاتا تھا تو اے وہ برائی اس وقت ترک کرنا پڑتی ہے جب وہ
قابل فرمّت شار ہوتا ہے۔ "(غرر الحکم ص ۱۹۳۱)

نہ صرف دوستوں کی طرف سے کی جانے والی تلقین و فیمائش بلکہ دشمنوں
کی جانب سے کی جانے والی تقید و تکتہ چینی بھی کمزوریوں کے علاج اور ان کی
اصلاح کے سلسلہ میں موثر و ثمر بخش ثابت ہوتی ہے۔
مضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔
"عدو الرجل قدیکون خیراً من صدیقة لا نعی بھدیه
الی عیو به فتجنبها"

رقب او قات انبان کا دشمن اس کے دوست سے زیادہ سود مند ہاہت موتا ہے وہ اس طرح کہ دشمن اس کے عیوب اور نقائص کی نشاندہی کرتا ہے جس کی بنا پر وہ ان کی اصلاح کرلیتا ہے۔" (غررامحم-ص2۲۵)

ایک امر کی فلفی کتا ہے کہ۔

"انسان مندِعرّت پر متمکن ہونے کے بعد غافل ہوجا آہ اور جب
اے اذبت چنچی ہے تو بیدار ہو آہے۔ شکست اس کے لئے عبرت
کا ذریعہ بنتی ہے۔ جب وہ گھر میں بیٹھ کر اپنا جائزہ لیتا ہے تو اسے
حقائق کا علم ہو آ ہے ' اپنے جہل سے آشنا ہو آ ہے ' خود پندی کے
جنوں سے نجات پا آ ہے ' یون بالا تحر اعتدال کی راہ اپناکر اپنا حقیقی ہنر
عاصل کرنے میں کامیاب ہوجا آ ہے۔
عقل مند آدی اپنے مخالفوں کو بھی اپنا ہمراز بنالیتا ہے کیونکہ اس کی

لیا اور ان کامقدمه قاضی کی عدالت میں پیش ہوا۔

ی اور بی محد مده می می محد است یک پیل ہوا۔

وانا محض نے قاضی کے سامنے پورا قصّہ بیان کیا اور اپنے ناوان دوست کو
قصور وار محمرایا۔ اور کما کہ ہی مجھے گراہ کرکے اس خطرناک راہتے پر لایا تھا۔

نادان نے بھی اپنا دفاع کیا اور کما کہ درست ہے کہ میں احمق ہوں 'میرے

پاس نام کو عقل نہیں لیکن میرا بید دوست جے اپنے عقلند ہونے پر ناز ہے آخر

اس نے مجھے نادان جانتے ہوئے بھی میری تجویز کیوں قبول کی اور اپنی عاقلانہ
تجویز سے کیوں دستبردار ہوگیا۔

الغرض ساعت کے بعد قاضی نے دونوں کو برابر برابر سزا تجویز کی۔ للذا محض اخلاص اور وفاداری کی بناہی پر کسی کو دوست نہیں بنالینا چاہئے بلکہ دوست کا انتخاب کرتے وقت سب سے پہلے اس کی عقل و فہم کا جائزہ لینا چاہئے۔ جو لوگ نادانوں کی دوستی سے پر ہیز کرتے ہیں انہیں باتد ہیر عقل مند شار کرنا چاہئے۔

حفرت على عليه السلام فرمات بين كه \_ "لا تصحبن من لا عقل له"

''کی صورت بے و قوفوں کو اپنا دوست نہ بناؤ۔'' (غرر الحکم ص ۱۸۰۰) حضرت امام تھے باقر علیہ السلام ایسے عناصر کو جو دوستی کے لا کق نہیں اس طرح متعارف کراتے ہیں اور اس قتم کی نامناسب دوستیوں کے زیانبار نتا بج کو ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔

"لا تقارن ولا تواخ اربعة الاحمق والبخيل والجبان والكناب اما الاحمق فانه يريد ان

ہیں۔ بیا او قات نادان دوست سے پنچنے والا بڑا اور درد ناک انجام وسمن کے خطرہ سے کمیں زیادہ ہو تا ہے کیونکہ ممکن ہے دوست کی طرف سے اعتماد کے پیش نظر آپ اس جانب سے اپنے دفاع پر توجہ نہ دیں اور اُس وقت آپ کو ہوش آئے جب والی کے تمام راستے بند ہو چکے ہوں۔ جب کہ دسمن کی طرف سے آپ ہوشیار وچو کنا رہتے ہیں۔

اس بات کا بھی امکان ہے کہ نادان دوست نمایت ہم روی اور خرخواہی کے جذبہ کے تحت کوئی مشورہ دے لیکن سے مشورہ معقول نہ ہونے کی بنا پر آپ کے لئے نقصان دہ ٹابت ہو۔

ایک قدیم داستان ہے کہ اتفاقاً ایک عاقل و دانا مخص کو اپنے ایک نادان و احمق دوست کے ساتھ سفر کرنا پڑا۔ اثناء سفریں دونوں دوست ایک ایسے مقام پر پہنچ جہاں سے منزل کی طرف دو رائے جاتے تھے ان میں سے ایک راستہ صاف ستھرااور ہموار تھاجب کہ دو سرا راستہ ناہموار اور دشوار گزار۔

احتی دوست اڑگیا کہ صاف راستہ پر سفر کیا جائے لیکن عاقل دوست جو جاتا تھا کہ ناہموار راستہ مخضراور محفوظ ہے للذا اس نے رائے دی کہ اس راہ کا انتخاب کیا جائے۔ نادان دوست اپنی بات پر مصر رہا اور بالا سخر اس کے انتہائی اصرار اور دباؤکی وجہ سے مجبور ہوکر عاقل کو گھٹے ٹیکنے پڑے اور دونوں دوست ہموار رائے پر چل پڑے۔

ابھی کچھ ہی فاصلہ طے کیا ہوگا کہ اچانک ڈاکوؤں نے ان کا راستہ روک لیا' انہیں اسر کیا اور ایک سمت لے کر جانے لگے۔ دیر نہ گزری تھی کہ حکومت کے ساہیوں سے ڈاکوؤں کی ٹم بھیڑ ہوگئی۔ سپاہیوں نے سب کو قیدی بنا کام میں نہ لانا اور دور اندلیثی کو ایک طرف رکھ کر صرف اپنے دوستوں کی تقلید اختیار کرلینا ہے۔

لیکن افسوس سے بیداری اُس وقت پیدا ہوتی ہے جب وہ زندگی کا ایک برا حقتہ گزار چکے ہوتے ہیں اور ایک طویل دور سیاہ کاریوں کی نذر ہوچکا ہوتا ہے۔ سے بھی ممکن ہے کہ سے غفلت اور خفتگی زندگی بھرطاری رہے اور اس حرت و ندامت پر منتی ہو جس کو قرآنِ کریم روزِ قیامت حسرت زدہ' تباہ کار اور گمراہ گروہ کے الفاظ میں یوں بیان کرتا ہے کہ۔

"یلویلتلی لیتنی لم اتخذفلانا خلیلا"
"باک افروس! کاش میں نے فلال شخص کو اپنادوست نه بنایا ہو تا۔"
(مور وَ فرقان ۲۵۔ آیت ۲۸)

امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام ایسے لوگوں کا جو میل جول کے لا کُق نہیں اور جن کی صحبت سے اجتناب و احراز برتا چاہئے ان الفاظ میں تعارف

"لا تصحبن ابناء الدنيا فائك ان اقللت استقلوك وان اكثرت حسدوك"

"دنیا پرست لوگوں ہے دوئی نہ کو کیونکہ اگر تہمارے مال و دولت میں کی واقع ہوگی تو وہ تہیں حقارت کی نگاہ ہے دیکھیں گے اور اگر اس میں فراوانی ہوگی تو وہ رشک و حمد میں جٹلا ہوجائیں گے۔" (غرراکلم-ص ۵۰۷) "لا . تصحب من یحفظ مساویک و ینسی یسفعک فیطرک و اما البخیل فانه یاخذ منک و لا یعطیک و اما الجبان فانه یهرب عنک و عن والدیه و اما الجبان فانه یهرب عنک و عن والدیه و اما الکذاب فانه یصدق ولا یصدق" "پار قتم کے لوگوں کے ماتھ نہ میل بول رکھو اور نہ ہی ان سے رشتہ داری قائم کو۔ احمق سے 'کنوس سے 'بردل سے اور جھوٹے سے۔ کیونکہ احمق تم کو فائدہ پنچانا چاہتا ہوگا تب بھی ناسمجی میں نقصان پنچا بیٹے گا۔ کنوس تم سے لے گاتو سمی لیکن رے گا پچھ نمیں۔ بردل معمولی مشکل کے وقت بھی نا صرف تمہیں بلکہ اپنے والدین تک کو چھوڑ کر بھاگ کو اور جھوٹا اگر بچ بھی بولے گا والدین تک کو چھوڑ کر بھاگ کو اور جھوٹا اگر بچ بھی بولے گا تب بھی اس کی بات پر اعتاد نمیں کیا جاسکا۔"

(بحار الانوار - ج ۱۵ - کتاب العشره - ص ۵۲)
نادانی اور انجام کار پر توجه نه رینا انسان کو آلودگی اور بالاُخر بد بختی سے
دوچار کردیتا ہے - متعدد مواقع پر دیکھا گیا ہے کہ لوگ اینے نادان دوستوں کے
کمنے میں آکر برباد ہو گئے ۔ یا گناہوں میں آلودہ ہو کر اپنی سعادت کا دامن داغد ار
کر بیٹھے۔

ممکن ہے ایسے لوگ پہلے ہی سے واقف ہوں کہ انہیں خطرناک اور فتیج راہ پر لگایا جارہا ہے۔ لیکن اس خوف سے کہ کمین انہیں ڈر پُوک نہ کما جائے اپنے دوستوں کی پیروی کرنے لگتے ہیں اور آخرکار خجالت و شرمندگی کا سامنا کرتے ہیں اور پستی و اخلاقی فساد کے گڑھے میں جاپڑتے ہیں۔ اور ایک روز انہیں معلوم ہوجاتا ہے کہ ان کی ان نا قائلِ تلافی لغزشوں کا سبب اپنی عقل کو

فضائلک و معالیک"
"ہرگز ایسے شخص کی ہم نشینی اختیار نہ کروجو تہماری لغزشوں کو یاد
رکھے اور تہماری خوبیوں کو بھول جائے۔" (غررالحکم صاا۸)
"لا تبوا خرمن یستر مناقبک و ینشر مثالبک"
"ایسے شخص سے رشتہ اخوت نہ جو ڑوجو تہماری قابلِ تعریف صفات
و کمالات کو تو چھپائے اور تہمارے نقائص و معائب کا چھاکرے۔"
(غررالحکم حملے)

"لا تصحب المالق فيز بن لك فعله ويود انك مثله"

"خوشاری و چاپلوس کو اپنا دوست نه بناؤ کیونکه وه ایخ ناپندیده اعمال کو ایجا بناک پیش کرے گا اور اسکی خوابش ہوگ که تممارا کروار بھی ایبابی ہوجائے۔" (غررالحکم ص۸۲۷)
"من لم یصحبک معیناً علی نفسک فصحبته وبال علیکان علمت"

"وہ دوست جو کسبِ کمال اور اچھے اخلاق کے حصول میں تمہارا مددگار نہ ہو اگر سمجھو تو اس کی دوستی تمہارے لئے وبال ہے۔" (غررالحکم-ص ۸۱۲)

دوستی کرتے ہوئے احتیاط و ہوشیاری

خردمندی اور عاقبت اندیثی کا تقاضا ہے کہ رفاقت کے معیار اور اس کے

حدود پیشِ نظرر کھے جائیں۔ ممکن ہے دوستوں کے انتخاب کے موقع پر افراط و
تفریط کا شکار ہوجانا اور اعتدال کی راہ چھوڑ بیٹھنا حرت انگیز نتائج اور ندامت و
شرمساری کا سبب بن جائے۔ کیونکہ دوستی ہیشہ ایک سی نہیں رہتی 'اس میں
نشیب و فراز آتے رہتے ہیں۔ شاید بھی دوستوں کے درمیان کوئی تنازع پیدا
ہوجائے یا الی بات ہوجائے جس کی وجہ سے اختلافات پیدا ہوکر دوستی اور
افلاص کے پُرنور آسان کو تیرہ و تار کردیں۔ الی صورت میں اگر یہ دوست
افلاص کے پُرنور آسان کو تیرہ و تار کردیں۔ الی صورت میں اگر یہ دوست
اکی دوسرے کے پوشیدہ معاملات اور رازوں سے آگاہ ہوں گے تو ان معلومات
کو ایک دوسرے کے خلاف استعال کرسے ہیں۔

کین دوسی کے دوران عاقلانہ اور مبنی ہر اعتدال رویہ ابنانے سے نہ صرف خطرات کا تدارک کیا جاسکتا ہے بلکہ دوسی بھی ثابت و دائم رہتی ہے۔ اس کے پیشِ نظرامام جعفرصادق دوسی کے مراتب میں افراط و زیادہ روی اور مخصوص اسرار کو افشاء کرنے کی شدّت کے ساتھ ممانعت فرماتے ہوئے کہتے

الا يطلع صديقك من سرك الاعلى مالواطلع عليه عدوك لم يضرك فان الصديق ربماكان عدوا"

''اپنے دوست کو اپنی زندگی کے امرار سے ہرگز آگاہ نہ کرو۔ سوائے اُن امرار کے کہ اگر وہ تمہارے دشمنوں کے علم میں بھی ہوں تو تمہارے لئے کسی حرج کا باعث نہ ہوں گے اور وہ اس کے ذریعہ تمہیں کسی فتم کا نقصان نہ پہنچا سکیں گے۔ کیونکہ ممکن ہے جو آج 747

PYY

پیشِ خدمت ہے۔

"احببحبیبکهوناً ماعسی ان یکون بغیضک یوماً ما و ابغض بغیضکهوناً ما فعسی ان یکون حبیبک یوماً ما"

"دوستی اور دشمنی میں اعتدال کی راہ پر چلو۔ کیونکہ ممکن ہے کسی روز حالات بدل جائیں اور تمہارا دوست دشمن ہوجائے اور دشمن دوست بن جائے۔"(وسائل-احکام معاشرت باب١٠١)

## تظامرو ريا كارى

شاید آپ نے اپ ارد گرد ایسے لوگ دیکھے ہوں جو ہر کمی کے ساتھ گر مجوثی سے پیش آتے ہیں۔ اس قتم کے لوگوں کا صرف ایک مقصد ہوتا ہو اور وہ یہ کہ سب سے بنا کے رکھیں اور بالفاظ دیگر معاشرہ میں اپ قد میں اضافہ کریں۔ حالا نکہ اس میل جول اور خیر سگالی کے اظہار کے وقت ان کا ول اضافہ کریں۔ حالا نکہ اس میل جول اور خیر سگالی کے اظہار کے وقت ان کا ول خلوص اور مہرو محبت کے جذبات سے عاری ہوتا ہے۔ لیکن سامنے والے سے ملتے ہوئے برایا اکساری اور محبت بن جاتے ہیں۔ ایسے لوگ دو سروں کو خوش کرنے اور انہیں رامنی ہر کھنے کے لئے تملق و چاپلوی اور مصنوی حشنِ خلق کا کرنے اور انہیں رامنی ہر کھنے کے لئے تملق و چاپلوی اور مصنوی حشنِ خلق کا اظہار کرتے ہیں۔ یہ لوگ یہ بات فراموش کر بیٹھتے ہیں کہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے دو سروں کے خیالات اپنے حق میں کرنے سے کمیں زیادہ بمتر و افضل کردار کی بلندی ہے اور ان (دونوں) کے مرتبہ کے در میان کوئی موازنہ اور نقابل کیابی نہیں جاسکا۔

تمهارا ووست ہے ائے زندگی کے نشیب و فراز کل تمهارا وحمن بنا وير-"(وسائل-احكام معاشرت باب١٠١) اس بارے میں ایک مغربی دانشور یوں کہتاہے کہ-"----اب اس كے بعد دوستوں سے طرز معاشرت كى بات آتى ہے۔ بہت سے ایسے لوگ جو اپنے پوشیدہ ترین اسرار کو بھی دوستوں ك ورميان ركه دية بين بيشه مضطرب و أشفته خاطررت بي-كيونكه جب رشة راخوت لوث كروشني مين بدل جاتا جالوركل تك ہم پالا و ہم نوالا رہے والے دوست ایک دوسرے کی جان کے د شمن ہوجاتے ہیں تو کل جو حرب وہ ایک دو سرے کے ہاتھ میں دے چکے تھے وہ آج ایک دو سرے کی تباہی کے لئے استعال کرتے ہیں۔" الی ہی صورت حال میں ایک بوے سردار نے میدان جنگ کارخ کرتے ہوئے "لوئی چماروہم" سے کہا تھا کہ۔

"جھے میرے دوستوں کے شرسے محفوظ رکھنادشمنوں سے مجھے کوئی و خوف نہیں۔" محفوظ مرکھنادشمنوں سے مجھے کوئی و خوف نہیں۔"

بعض لوگ ایک اور غلط راہ اختیار کرتے ہیں اور وہ یہ کہ اپنے دشمنوں
کے ساتھ انتائی تختی سے پیش آتے ہیں اور اس سلسلہ میں کسی دقیقہ
فروگزاشت سے کام نہیں لیتے اور جب کدورت کا غبار بیٹھتا ہے اور دشمنی کی
آگ شھنڈی ہوتی ہے توانی اس شلات پندانہ روش پر شرمسار ہوتے ہیں اور
آئر ندامت میں جھلتے رہتے ہیں۔

اس بارے میں حفرت علی علیہ السلام کی حکمت سے لبرز ایک نصیحت

یقولون کان ذنباً عجلت عقوبة وان کان علی خلاف ما قالواکانت حسنة لم تعملها"
"کس ایبانه هو که تم ان باتوں سے رنجیده بوجاؤ جو لوگ تهمارے بارے میں کرتے ہیں۔ اس لئے که اگر ان کی نکتہ چینی بجا ہے (اور تم بد کردار ہو) تو تم بہت جلد اپنی بدکرداری کا انجام دیکھ لوگے اور اگر ان لوگوں کی باتیں خلاف واقع ہیں تو تہیں بغیر کی زحمت و کوشش کے اجرو ثواب مل رہا ہے۔" (غررا کھم ص ۸۲۰)

"بر ریڈ رسل" کہتا ہے۔
"بر ریڈ رسل" کہتا ہے۔

"دو سرول کے خیالات کا ڈر 'خوف کی دیگر اقسام ہی کی مائند شاق و ظالمانہ اور ترقی د تکامل میں مانع ہو تا ہے۔ جب تک یہ خوف باقی ہم مرفتم کی ساجی عظمت و لیافت کا حصول دشوار ہے۔ اور اس حالت میں فکر و روح کی آزادی کا حصول (کہ حقیقی خوش بختی اس کا نتیجہ ہوتی ہے) محال ہے۔ کیونکہ سعادت کے لئے لازی شرط یہ ہے کہ موتی ہے) محال ہے۔ کیونکہ سعادت کے لئے لازی شرط یہ ہے کہ وجود میں پائے جانے والے افکار و اندیشوں پر مبنی ہو۔ دو سرول کے وجود میں پائے جانے والے افکار و اندیشوں پر مبنی ہو۔ دو سرول کے ربحانات اور طیقوں سے وابستہ نہیں۔"

(شامراوخوش يختى-ص١٥٩)

ایک امری محقق "ولیم جان ریلی" اس بارے میں لکھتا ہے کہ"کوئی مخص خود پند مترود لوگوں سے کہ جو نہ گرم ہیں نہ سرد' نہ
خٹک ہیں نہ تر زیادہ بے وقعت نہیں۔ کیونکہ وہ بیشہ اس فکر میں

ان سے ربط و ضبط رکھنے والے لوگ جلد ہی بھانپ لیتے ہیں کہ ان کی تمام کو ششوں کا محور اپنے ضمیر و وجدان کی صدا پر لبیک کہنے کے بجائے صرف اور صرف اپنی نفسانی خواہشات کی تسکین ہے اور وہ خوب اچھی طرح پیچان لیتے ہیں کہ یہ لوگ کس حد تک خودنمائی میں جتلا ہیں۔

دوسروں کی آراء و نظریات اتنے اہم نہیں ہوتے کہ وہ کی کی خوش بختی اور سعادت میں موثر ثابت ہوں۔ لوگوں کے احساسات اور نظریات کی اہمیت کا صرف ایک حد تک قائل ہونا چاہئے اور یہ یقین رکھنا چاہئے کی خوش بختی کے حصول کے وسائل خود انسان کے اپنے اندر موجود ہیں۔ بصورت ویگر انسان دو سروں کے نظریات کا امیر اور غلام ہوکے رہ جاتا ہے اور اپنی ذات کا استقلال اور حریّت گنواہیٹھتا ہے۔

بیشتر مواقع پر ایک دو سرے کے بارے میں لوگوں کی آراء مخصی منافع کی بنیاد پر قائم ہوتی ہیں۔ اور اکثر غلط ہوتی ہیں اور حالات و تقاضے انہیں اولتے بدلتے رہے ہیں۔ ان نکات کو زبن میں رکھتے ہوئے ہم اس خصوصیت کے حال افراد کی آراء کے معیار کو بخولی پر کھ سکتے ہیں۔

بنابرایں اگر انسان زندگی میں الی صحیح راہ منتخب کرے جس سے دو سرے خوش و راضی نہ ہوں اور اسے یہ اصولی راہ منتخب کرنے پر تقید و اعتراض کا خوش و راضی نہ ہوں اور اسے یہ اصولی راہ منتخب کرنے پر تقید و اعتراض کا نشانہ بنائیں تو ایسے مخض کو ان لوگوں کی فضول باتوں پر کان نہیں دھرنا چاہئیں اور رنجیدہ خاطر ہوئے بغیرا پی راہ پر گامزن رہنا چاہئے۔

امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔

"لایسو ئنک مایقول الناس فیک فانہ ان کان کما

گویا آپ نے سب کھ تلف کردیا۔ لوگوں کے افکار و آراء 'خیالات و عقائد متفاوت و متضاد ہوتے ہیں۔ جس قدر آپ لوگوں کی رضاجوئی کی فکر کریں گے اتناہی ان سے دور ہوتے چلے جائیں گے اور جس قدر آپ ان پر کم توجہ دیں گے اور ان کی باتیں کم قبول کریں گے وہ اتنا ہی آپ کی طرف مائل ہوں

گے۔ دنیا فطر تا ایے لوگوں کو سراہتی اور پیند کرتی ہے جو اپنے عزم و ارادہ میں جری د بے باک ہوں اور مضبوط قوت ارادی کے مالک ہوں۔" میں جری د بے باک ہوں اور مضبوط قوت (تفکر صحح-ص ۱۲۲)

كوشه نشيني المستحد المستحد المستحد المستحدد

عزلت نشین اور معاشرہ سے کٹ کے رہنے کا ایک سبب انسان میں بد بینی کی حس کا پیدا ہوجاتا ہے۔ اس حس کی وجہ سے انسان کی جذباتی و اجتماعی ترقی رکے جاتی ہے اور مِل جُل کے رہنے کا خواب یاس و ناامیدی میں بدل کر لوگوں سے میں ملاحث سے زندگی اسر کرنے سے عاجزی میں تبدیل ہوجاتا ہے۔ امیرالموسین حصرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔ "من لم یحسن طندہ استوحش من کل احد" "من لم یحسن طندہ استوحش من کل احد" "جو شخص بد بنی میں جتلا ہو اسے ہرایک سے میل جول سے وحشت محدوں ہوگی۔" (غرر الحکم ص ۱۱۲)

رہتے ہیں کہ دو سرے ان کے بارے میں کیا خیالات رکھتے ہیں۔ النذا وہ بھشہ ایسے کام کرنے کی کوشش کرتے ہیں جو دو سروں کو بھلے معلوم ویں۔

ایسے لوگ در حقیقت اپنی شخصیت و ارادہ کو دو سروں کی تمایلات پر فدا کردیتے ہیں۔ اگر آپ حد سے زیادہ دو سروں کے زیرِ اثر جائیں گے تو آپ کسی بھی وقت کوئی کام کرنے کی جرات پیدائی کرسکیں گے اور کامیابی حاصل نہ کریائیں گے۔

البتہ اس سے مرادیہ بھی نہیں کہ انسان دو سروں کی خیر خواہانہ اور سود مند تجاویز کو درخوردِ اعتنانہ جانے اور ان سے استفادہ نہ کرے۔ بلکہ ہم جس بات کی نشاندہی کرنا چاہتے ہیں وہ یہ ہے کہ صرف ان تجاویز کو قبول بیجئے اور ان پر عملدر آمد بیجئے جنہیں آپ خود سود مند اور وزنی محسوس کرتے ہیں۔

اگر آپ لوگوں کی مغرضانہ خواہشات اور مخصوص تمناؤں کو پورا کرنے کی کوشش کریں گے تو مشکلات اور بے اطمینانی کا شکار ہوجائیں گے۔ آپ اپنے ان افکار پر جن کے بارے میں آپ کا خیال ہے کہ یہ درست اور مفیر ہیں پامردی سے ڈٹ جائے' آسودہ' مطمئن' مستقل ہوجائے۔

دو سروں کی بے ہودہ اغراض آپ کے گرانقدر قلبی میلانات اور عمدہ افکار میں تغیر پیدا کرکے آپ کی آزادی' استقلال اور شخصیت و ارادہ کو آپ سے چھین لیتی ہیں۔ اگر آپ نے آزادی فکر کو کھو دیا تو

MLY

47

عذاب میں بتلا رہتا ہے۔ اس کا دل چاہتا تھا کہ وہ بھی دو سروں کے ساتھ بات چیت کرے، ہنے کھیلے، ایک ہی دسترخوان پر بیٹھ کرغذا تاول کرے اور لوگوں سے دوستی و برادری کابر تاؤ کرے۔ جب ایک نفیات دال نے اس کا نفیاتی تجزیہ کیا تو معلوم ہوا کہ وہ لاشعوری طور پر اپنے مانحتوں کی اطاعت شعاری کے بارے میں شک و شبہ کا شکار ہے۔ اس کا خیال تھا کہ کیونکہ اس کے ماتحت اس سربراہی کے لائق نہیں سجھتے اس لئے ان سے سختی کا بر تاؤ کرک انہیں اپنے قابو میں رکھا جائے۔ "(رشد شخصیت۔ ص ۱۱۱)

### كتاب ايك انمول دوست

فراغت کے او قات میں ہم اپنے گئے ایک بھترین دوست کا انتخاب کر سکتے
ہیں۔ یہ دوست 'کتاب' اور ایسے امور کے بارے میں غور و فکر کرنا ہے جو
ہماری فکری نشوونما کا سبب ہوں۔ ایسے بزرگوں کی تحریروں میں غور و فکر جو
صدیوں قبل اس دنیا سے سرحار چکے ہیں اور آغوشِ خاک میں خفتہ ہیں ان
عظیم شخصیات کے بے بما افکار و خیالات اور ان کے کارناموں سے آگاہی کا
ذریعہ ہے۔

انسان نے مختلف علوم و فنون میں ترقی کے مدارج اچانک ایک ہی جست میں طے نہیں کرلئے۔ بلکہ بیت ترقی و پیٹرفت ان طویل اور متمادی تجربات و منارف کے آزمائٹوں کا ماحصل ہے جو کتب و رسائل اور اسلاف کے علوم و معارف کے توسط سے نسل بعد نسل منتقل ہوتے ہیں۔ اگرچہ مقرین کی پڑ افتخار مخصیتیں

"ہر کوئی دو سروں سے گھانا ملنا چاہتا ہے اور اس کی آرزو ہوتی کہ
لوگوں کا مرکز نگاہ اور ان کا محبوب ہو۔ لیکن جب سے آرزو پوری ہوتی
نظر نہیں آتی تو وہ لوگوں سے موافقت پیدا کرنے کی بجائے ان سے
دوری کو ترجیح وہتا ہے جب کہ اس کا بیہ رویتہ حقیقت پر جنی نہیں
ہو تا۔ کیونکہ لوگوں سے کنارہ کشی اختیار کرنا اور معاشرہ سے دور
ہوجانا وقتی طور پر تو باعث تسکین ہوتا ہے لیکن سے کی صورت ہماری
غریزی اختیاجات اور فطری میلان و آرزؤں کی شکیل نہیں کو تا اور
ہمارے وردکی دوانہیں بنتا۔

لوگوں سے دوری اختیار کرنے اور عرات نشینی کے بھی مختلف درجات ہیں۔ یہاں تک کہ ایک وقت وہ آ تا ہے جب ناکام و نامراد شخص اپنے دوستوں' خاندان اور معاشرہ کو یکسر تُرک کردیتا ہے اور گوشہ نشین ہوجاتا ہے۔ لیکن خوش قتمتی سے عام طور پر معاشرہ سے نامازگاری کا احساس رکھنے والے لوگ اس درجہ پر نہیں چنچے۔ میں ایک انجینئر سے واقف ہوں جو اعلیٰ عمدہ پر فائز اور اپنے فن کا ماہر شار ہو تا تھا۔ لیکن کارخانہ میں اپنے ماسخوں کے ساتھ اس کا رویت نمایت خشک اور سخت درشت تھا۔ تنما کھانا کھانا' دو سروں کے ساتھ اس کا رویت گفتگو اور تفریح میں شامل نہ ہو تا اور نہی اور مسکر اہٹ تو بھی اس گفتگو اور تفریح میں شامل نہ ہو تا اور نہی اور مسکر اہٹ تو بھی اس کی کی بات پر اعتراض یا نکتہ چینی کرے۔

ليكن ميں جانتا تھا كہ وہ ائي اس كيفيت كى وجہ سے دلى طور پر سخت

"انسان فطرقاً تنهائی سے گریز کرتا ہے 'عزات نشینی اس کے دل کو نہیں بھاتی 'اس کی ہمیشہ یہ خواہش ہوتی ہے کہ دوستوں سے طے کُلے 'اعزہ و اقربا کے در میان اُسٹھے بیٹھے۔ گویا تنهائی میں اس کی زندگ ناقص ہے اور ایک غیر مرئی بند ہمن نے اُسے دو سروں سے باند ھا ہوا ہے کہ ان کے بغیرائسے چین و قرار نہیں آیا۔ بے شک کتاب انسان کے لئے بہترین مونس و مصاحب ہے کیونکہ کتاب ہمیں عام افراد کے ماحول سے نکال کر عالی افکار و تصوّرات کی دنیا میں لے جاتی ہے اور عظیم لوگوں کی ہم نشینی فراہم کرتی ہے۔

تنائی اور بے چارگ کے ایام میں کتاب سے زیادہ وفادار کوئی دوست
و مصاحب نہیں۔ ونیا دار لوگوں سے میل جول اکثر او قات ضرر
رسال خابت ہو تا ہے۔ کیونکہ یہ لوگ ہمیں اکثر اپنے افکار و
رجانات کا تابع کر لیتے ہیں اور کیونکہ خود ہوا و ہوس کے مطبع ہوتے
ہیں۔
ہیں نتیج کے طور پر ہمیں بھی فساد و گراہی کی گھاٹی میں تھینج لیتے ہیں۔
لیکن کتاب ایک جماندیدہ بُزرگ کی مانند ہمیں پندو نفیحت کرتی ہے
اور اپنے حکمت آمیز کلمات کے ذرایعہ ہوس کے الثرات کو ہماری
دوح سے زائل کردیتی ہے۔"

"جوانوں کے واسطے کتاب ایک ایبا رہنما ہے جو انہیں فضیلت و شرافت کی جانب لے جاتا ہے۔ کیونکہ جوانی بیجان و خود سری کا زمانہ ہے اور سن رسیدہ لوگوں کے لئے کتاب تسلی و آسودگی کا سبب ہے

"الار"كتابك-

تاریخ کی تاریکیوں اور ابہامات کی نذر ہو گئیں لیکن ان کے افکار و آثار کتب میں محفوظ ہو کر ہم تک پہنچ گئے۔

ہم ان آثار کے مطالعہ کے ذریعہ کویا صدیوں کا فاصلہ طے کر لیتے ہیں اور ان متاز شخصیات کے خیالات و افکار سے آگاہ ہوتے ہیں جن کا آج کوئی تام ونشان بھی نہیں ملتا۔ اور ان آثار کے مختلف پہلوؤں پر شختیق کے ذریعہ عظیم و خطیر حقائق کشف کرتے ہیں۔

مطالعہ کی ایک خوبی سے بھی ہے کہ ہر فرد خواہ وہ دولت مند ہویا تبیدست عالى مقام شخصيات سے مكسال طور ير فيض ياب موسكتا ہے اور اسے أو قات كو تاریخ کی پاکباز اور عظیم شخصیات سے گفتگو کرتے ہوئے بسر کرسکتا ہے۔ اور صرف ردهنا جانے اور حرف شناس ہونے کی بنایر ہر کسی کو ان سے گفتگو کے مواقع ميتر ہوكتے ہیں۔ مطالعہ كے ذرايعہ كاك كھانے والى تنائى سے بھى نجات عاصل کی جاسکتی ہے اور سکون قلب سے بھی بسرہ ور ہوا جاسکتا ہے۔ امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام فرماتے ہیں کہ-"من تسلى بالكتب لم تفته سلوة" "جو شخص این روح کو کتاب کے مطالعہ کے ذریعہ تملی بخشاہے اس سے سکون قلب سلب نہیں ہوسکتا۔"(غررالحم ص١٣٦) "من خلا بالعلم لم توحشه خلوة" وجو فخص علم و دانش کے ہمراہ تنائی اختیار کرے گا وہ تنائی کی وحشت سے امان میں رہے گا۔" (غرر الحکم ص ١٣٧) ایک بورنی دانشور کتاہے کہ-

کے اخلاق کی بنیادیں ابھی اچھی طرح مضبوط نہیں اور جن کی روح ہر نقش قبول کرنے کو آمادہ رہتی ہے وہ اس طرح گراہی و زوال کی راہ پر لگ جاتے ہیں۔

بصد افسوس ہمارے زمانے میں ایک گمراہ کن اور نضول مطبوعات جن کے زیاں بار اور شرمناک نتائج کس سے پوشیدہ نہیں بہت زیادہ رائج ہیں۔ یہ کتابیں ایسے رہزنوں کی مائند ہیں جو ہمیں نظر نہیں آتے لیکن اپنے قاری کے پاکیزہ قلب اور شفاف ذہن میں واخل ہوکر چرت انگیز مُرعت کے ساتھ اس کے اعتقادات اور فضائل کی بنیاد پر نقب لگاتے ہیں۔

کتب کا امتخاب کرتے ہوئے اکثر جو انوں کے پیشِ نظر ان کے مضامین اور سبق آموزی نہیں ہوتی بلکہ وہ رومان پرور اور ہوس پرور مطبوعات کا انتخاب کرتے ہیں۔ ظاہر ہے جب مطالعہ کے لئے منتخب کئے جانے والے مواد کا غور و بصیرت کے ساتھ انتخاب نہ کیا جائے گا اور پڑھنے والے کا مقصد محض خود کو مصروف رکھنا اور اپنی ہوس کی تسکین ہوگا تو تضیح او قات کے ساتھ ساتھ یہ مطالعہ کمرای ' اخلاقی فساد اور قاری کی تعمیری صلاحیتوں کی بریادی کا بھی باعث میں

ایک مغربی میرنشیات "ریموند نیج" کتاب کر۔
"مطالعہ کا مسکلہ نوجوانوں کے پیشِ نظر رہنا چاہئے۔ آج جب کہ مختلف روزناہے ' انواع و اقسام کے ہفت روزے اور ماہناہے جوانوں کے زیرِ مطالعہ ہیں۔ یہ کمنا ضروری ہے کہ گزشتہ زمانہ کی نبست اب ہم بہت کم ممتاز افکار اور عقول کا سامنا کرتے ہیں۔

ائس بد بختی سے نجات دلاتی ہے کیونکہ پیری دورو حشت ہے۔" (در آغوشِ خوش بختی -ص ۴۸-۴۹)

جن لوگوں نے دنیا میں عظیم انقلاب بیا کئے ہیں ' سوُد مند و تمر بخش تغیرات کا سب ہوئے ہیں اور جنہوں نے انسانی تاریخ کے رُخ کو بدل ڈالا ہے اس بستیوں کی زندگیوں کا مطالعہ تزکیر نفس کے لئے نمایت موثر ہے۔ اس طرح انسان کو زندگی کی حقیقوں کا علم ہوتا ہے اور اس کی دوح ان بے بما نمونوں سے فیض یاب ہوتی ہے۔

بااوقات تاریخی حوادث و واقعات اور جاویدان شخصیات کے گار ناموں کا مطالعہ قاری کے اندر انتہائی جوش و خروش پیدا کردیتا ہے۔

جس طرح کی کے دوستوں کو دیکھ کر اس کے اپنے اخلاق اور شخصیت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ اس طرح کسی شخص کی کتابوں کا انتخاب اور مطالعہ سے اس کے لگاؤ کو دیکھ کر اس کے طرز تفکر اور روح کی گمرائی سے وا تفیت حاصل کی جاسکتی ہے۔

بالكل اس طرح جيے برى صحبت كے خطرات سے بيخ كے لئے دوست كے انتخاب ميں احتياط اور ہوشيارى سے كام لينا ضرورى ہے اس طرح كتاب كا انتخاب كرتے ہوئے بھى مخاط رہنے كى ضرورت ہے۔ ہركتاب قابل مطالعہ نتيس ہوتى اور اتنى قدر وقيت نبيس ركھتى كہ اس كے مطالعہ ميں اپنافيتى وقت صرف كيا جائے۔ كيونكہ ايے مطالعہ كانہ صرف مي كہ كوئى فائدہ نبيس ہوتا بلكہ بعض كتب كے مطالعہ سے ذہن پر نقش ہونے والے زہر آلود افكار پاك و بے الائش روحوں كو مسموم و آلودہ كرديتے ہيں۔ خاص كر نوجوان اور وہ افراد جن

کتابوں نے مجھے تمار بازی میں ملوث ہونے' شراب نوشی اور نامناسب محفلوں میں رفت و آمدے بچائے رکھا۔ اور میں یقین کے ساتھ کمہ سکتا ہوں کہ جو مخص بزرگوں کے بلند افکار اور گرانقذر کلمات سے کب نیف کرئے محال ہے کہ وہ بڑے لوگوں کی صحبت کی جانب مائل ہو اور اوباشوں کی ہم نشینی اختیار کر۔۔" جانب مائل ہو اور اوباشوں کی ہم نشینی اختیار کر۔۔"



جب نوجوان لڑکے اور لڑکیاں مطالعہ کے لئے فضول کتب کو منتخب
کرتے ہیں تو رفتہ رفتہ ان میں خوبی و بدی کی شاخت کی صلاحیت
معددم ہوجاتی ہے ' خراب کتابیں اپنے قاری کے بیجان اور غم و غصہ
کے احساسات کو بھڑکاتی ہیں۔ اسے اخلاقی فساد کی اتھاہ گرائیوں کے
نزیک لے جاتی ہیں۔ یہ کتب قوت ارادی کو ضعیف کرتی ہیں۔ فکری
پستی وجود میں لاتی ہیں اور معنوی زندگی کو پست کردی ہیں۔"
پستی وجود میں لاتی ہیں اور معنوی زندگی کو پست کردی ہیں۔"

پس کتب کا مطالعہ ایک نمایت مفید عادت ہے جو نا صرف بیر کہ انہاں کے افکار و نظریات کو روشن و تابندگی عطاکر تاہے بلکہ ممکن ہے انسانی زندگی کی کایا ہی بلک کر رکھ دے۔ اور اس کی فعالیت اور سرگرمیوں کو ایسے نئے خطوط پر استوار کردے جو اس کی شخصیت کو تمر بخش بنا دیں۔ تاریخ بتاتی ہے کہ بہت ہے نمایاں افراد نے اپنی اخلاقی ' روحانی اور علمی قوتوں کو انہیں لبریز منابع کے نمایاں افراد نے اپنی اخلاقی ' روحانی اور علمی قوتوں کو انہیں لبریز منابع کے نمایاں کے فراجہ مجد و تعالی کی جانب اپنے سفر کا کہتا ہے۔

"تماس بد" كتاب-

"مطالعہ رکت سے میرے قدرتی و فطری لگاؤ نے میری زندگی کی ناؤ کو اوا کل عمری زندگی کی ناؤ کو اوا کل عمری میں جمالت و افلاس کے بھٹور میں غرقاب ہونے سے محفوظ رکھا۔ جو شخص میری مائند والدین کی محبت اور سربرسی کی نعمت سے محروم ہوجائے وہ بستہ ہی کم اس خوفناک بھٹور سے پچ پا تا

--

#### تيرهوال باب

## اپنی ذات پر اعتماد 'حق پر اعتمار

چاہے۔

مختلف انسانی معاشروں میں بکفرت ایسے سیاف میڈ افراد پائے جاتے ہیں جہنوں نے اعلیٰ انسانی اہداف کے حصول کے سلسلہ میں اپنے روحانی سرمائے کے ذخار اور باطنی صفات سے استفادہ کیا 'ظاہر ہے جس قدر انسان خود میں پوشیدہ سرمائے سے استفادہ کرے گا اتباہی اس سرمائے میں اضافہ ہوگا۔ اپنی صلاحیتوں سے بُر محل استفادہ اور بسرہ برداری وہ عالی صفت ہے جو اپنے حامل کو نمایاں افراد کی صف میں کھڑا کردیتی ہے اور اسے مراحلِ حیات میں عظیم کامیایوں سے بمکنار کرتی ہے۔

ضعف نفس اور ناامیدی جمود و زوال کاپیش خیمہ ہے۔ ایسے افراد جو اپنے ارادہ و عمل پر بھروسہ نہیں کرتے اور اپنی مادی و معنوی سعادت و کامیابی کے حصول کے لئے دو سرول کو اپنی امیدول کا مرکز بناتے ہیں اور ایے صاحبان قدرت کے محاج رہے ہیں جو انہیں اپنے سائے میں لئے رہیں ان پر کامیانی کے دروازے بیشہ بند رہتے ہیں اور زندگی کی موجیس انہیں مسلسل پیچھے کی م و مکیلتی رہتی ہیں۔ اگر کسی کے ذہن میں عدم اعتاد بیٹھ جائے لیتن وہ یہ سمجھنے کیکے کہ وہ کسی کام کا نہیں تو گویا اس کی فکری صلاحیتیں اختلال کا شکار ہو چکی ہیں اور ایسے کمال و بلندی کے حصول کا خیال دل سے نکال دینا چاہے۔ کتنی ہی بمترین صلاحیتیں اعماد نفس کے فقدان کی بنایر اپنے ظہور سے قبل بی نابود موجاتی بین اور انتهائی اعلیٰ امداف و مقاصد اور آرزو نیس ول بی ول میں گھٹ کررہ جاتی ہیں۔ اگر کسی کھخص میں پائی جانے والی صلاحیتیں تو متوسط ورجہ کی موں لیکن وہ مضبوط اور ناقابل شکست خور اعتادی کا حامل مو تو اسے ایسی

#### کامیابی انسان کاحق ہے

فنی اقتصادی اجتماعی غرض ہر شعبہ رحیات میں انسان کی حیرت گیز اور تعجب خیز پیشرفت اور اسی مانند تاریخ عالم میں عظیم لوگوں کو حاصل ہو نے والی درخثاں کامیابیاں انسان کے اپنی ذات پر بھروسے اور مسلسل سمی پیم اور متواتر کاوشوں کے مرہونِ منت ہیں۔ کوئی ایک فرد بھی اعتمادِ نفس کے بغیر بلند پروازی اور انسان کے لئے مقرر کردہ حدود عبور کرنے پر قادر نہیں اور جب بک اے اپنی صلاحیتوں پر کامل اعتماد نہ ہو وہ اس وقت تک کسی کام کی انجام وہی میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔ کامیابی کا یقین ہی انسان کو فتح و ظفر سے ہمکنار دی میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔ کامیابی کا یقین ہی انسان کو فتح و ظفر سے ہمکنار کرسکتا ہے۔ کیونکہ یہ یقین اس راہ میں اٹھنے والے پہلے قدم کی حیثیت رکھتا

انسان جو بھی کام انجام دیتا ہے اس کے ارادہ ' اعتاد اور نظریات کا ماحسل ہو تا ہے۔ اگر یہ چیزیں ناقابلِ توجہ اور ناقص ہوں گی تو کام کا نتیجہ بھی ایسا ہی نمودار ہوگا۔ بھی بھی اپنے خیالات کو کام کی چھوٹائی یا بردائی میں مشغول نہیں کرنا چاہئے۔ بلکہ کام کی چھوٹائی یا بردائی سے صرف نظر کرتے ہوئے اپنی ذات پر بھروسہ کرکے نمایت احتیاط و اخلاص کے ساتھ کام کو اس کے انجام تک پنچانا

مرچشمہ سے محروم نہیں رکھا اور عجز و محرومیت کابید احساس جس میں بعض انسان جلا رہے ہیں دراصل ان کی اپنی کج فکری کا پیدا کردہ ہے۔ اور وہ جانتے ہیں کہ کامیابی انسان کاحق ہے۔ ایک مثبت اور تعمیری ذہن کے ساتھ اگر ایمان ونظم وتدبيرے كام ليا جائے توبدف تك رسائى قطعى اور يقينى ب-مغربی دنیا کاایک وانشور "واکٹر مارون" کہتا ہے۔ "ایمان و اعتاد ایک تخلیق، تغیری اور کمل قوت ہے۔ اس کے

برعس بے یقینی ایک منفی ' پت ' تخریبی اور نابود کردیے والی قوت

انی ذات پر اعتماد شک و شبه اور غیر مستقل مزاجی کو نابود کردیتا ہے اور انسان کو اس بات کا امکان فراہم کرتا ہے کہ وہ بلاتو تف اور کوئی اضافی قوت صرف کے بغیر متانت کے ساتھ آگے برھے۔ تمام تخلیق كار' مصلحين' سياح' محققين' جنگجو اور فاتحين ايني استعداد اور توانائی پر ایمان رکھتے تھے۔ اس کے برخلاف اگر ناتواں اور فکست خوردہ شخصیات کا جائزہ لیا جائے تو اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ ان میں ہے اس اور ثبات قدم سے محروم تھے۔ ہم نہیں جائے کہ کارہائے نمایاں انجام دینے کی استعداد رکھنے والے لوگوں کو خدانے کیا چیز ودیعت کی ہے۔ صرف یہ جانتے ہیں کہ اپنے کام میں کامیانی پر ایمان کامل ہی ان کی استعداد کی نمایاں ولیل ہے۔ خداوند عالم ایے لوگوں کی کامیابی کے سلسلہ میں ان کا مدد گار ہو آہے جنیں اس نے ایمان مطلق کے اسلحہ سے لیس کیا ہے۔ کامیابیاں نصیب ہوتی ہیں جن سے انتائی نمایاں صلاحیتوں کے حامل لیکن این ذات پر متزلزل ایمان رکھنے والے محروم رہتے ہیں۔ کیونکہ ایسا مخص ان قوتوں کو بروئے کار لانے سے عاجز ہو تاہے جو مشکلات اور رکاوٹوں کامقابلہ کرنے اور پیچیدہ و گھمبیر صورت حال سے نجات کے لئے ضروری ہیں۔

بت سے لوگ جو استعداد کے لحاظ سے متوسط سطح پر تھے اپنی مضبوط قوتت ارادی کے بل بوتے پر زندگی کی دوڑ میں بہت آگے نکل کے اور درخشاں کامیابیوں نے ان کے قدم چوے۔ یمی لوگ اپنی باطنی اور اصل قوتوں کے سائے میں شدید ، کرانوں سے نجات حاصل کرتے ہیں۔

اصولاً ایسے ہی لوگوں کی زندگی میں آنے والے پیچیدہ اور شدید بحران ان کی قسمت بدل دیتے ہیں۔ کیونکہ ان بخرانی ادوار میں ان کے اندر مصم روح ' پائیدار اور مثبت صلاحیتی اور وه تمام چزین جو مثبت عزم و اراده کی افزونی کا سبب ہوتی ہیں وجود میں آتی ہیں اور ضعف نفس اور اپنی فعالیت پر عدم اعتماد جیے منفی عوامل کم ہونے لگتے۔

جن لوگوں کے ارادوں میں قاطعیت پائی جاتی ہے وہ پوری قوت سے منفی افكار كو الي سے دور پھينك ديتے ہيں اور الينے اندر جھوٹے ضعف و ناتواني ك احساس كو پنينے كاموقع نہيں ديت- ايسے لوگوں كو كمى بھى طريقے سے ان کی منتخب کردہ صحیح راہ سے جس پر انہیں کامل ایمان بھی ہو تا ہے بلٹایا نہیں Colonsell outer Will the helicocation be Trice Willia - Chip

یہ لوگ اس بات پر کامل اعتقاد رکھتے ہیں کہ خداوند عالم نے اس کا مُنات میں زندگی بسر کرنے والے کسی ایک فرد کو بھی سعادت و کامیابی کے حصول کے ہیں انہیں ایسا محسوس ہو تا ہے جیسے کوئی بلا ٹل گئ ہو اور وہ خود کو ہلکا پھلکا محسوس کرنے لگتے ہیں۔

معاشرہ میں ایسے لوگوں سے بھی مروکار پڑتا ہے جو اس قدر ضعیف النفس ہوتے ہیں کہ کی انتائی معمولی کام کے لئے بھی عزم راسخ کرنے کی قت سے عاری ہوتے ہیں اور حتی ان حتاس لخلوں میں بھی جن کا تقاضا ہوتا ہے کہ حتی اور آخری فیصلہ کیا جائے اور ممکن ہے اس وقت کیا جانے والا فیصلہ ان کی زندگی میں انتمائی دوررس اثرات کا حامل ہو اس قدر بے ثباتی اور تزائل کا شکار ہوتے ہیں کہ معمولی سے اعتراض و تقید پر ہی فوراً اپنا فیصلہ بدل ڈالتے ہیں۔ ہوتے ہیں کہ معمولی سے اعتراض و تقید پر ہی فوراً اپنا فیصلہ بدل ڈالتے ہیں۔ ہرچند وہ فیصلہ صحیح اور منطقی ہی کیوں نہ ہو۔

ناتوانی اور ناکامی کے اندیشہ کے نتیج میں انسان فوراً دو سروں کی آراء و افکار کے اثر میں آجاتا ہے اور بغیر سوچے سمجھے ان کی باتیں قبول کرلیتا ہے۔ اور حد تو یہ ہے کہ جن کاموں کا آغاز کرچکا ہو تاہے انہیں بھی ناکمل چھوڑ بیٹھتا

بے شک انسان کی روح میں پایا جانے والا یہ نقص اس کو زندگی کے ایک محدود دائر سے مقید کردینے کے سواکوئی اثر نہیں رکھتا۔

جس قدر ملی شخص میں خود اعمادی ہوگی اس قدر دو سرے بھی اس پر اعماد کریں گے۔ ہر شخص دو سرول پر جو اثر ات قائم کر تاہے وہ خود اپنے اوپر اس کے اعماد و ایمان سے وابستہ ہوتے ہیں۔

اگر آپ کو خود اپنے اوپر اعتاد ہے اور آپ اپنے کام سے مطمئن ہیں تو آپ اپنے سے میل جول رکھنے والوں کا اعتاد بھی حاصل کرسکتے ہیں۔ لیکن اگر اعتادِ نفس کو کسی صورت ہاتھ ہے نہ جانے دیجئے۔ اور دو سروں کو

بھی یہ موقع فراہم نہ سیجئے کہ وہ آپ کے اعتادِ نفس کو متزلزل

کردیں۔ کیونکہ بھی اعتاد آپ کی تمام بڑی کامیاییوں کی اساس ہے۔
اگر اس اساس کو زک بینچی تو بنیادہی گرجائے گی اور اگریہ اعتاد سالم

رہاتو امید کے دروازے بھشہ کھے رہیں گے۔ (پیروزی فکر ص ۸۳)

طرزِ تفکر میں سرائیٹ و نفوذ کی صلاحیت ہوتی ہے۔ انسانی زندگی اور اس

کے مختلف ساجی روابط میں اس کے نمایت نمایاں اثرات کا مضام ہو کیا جاسکتا

ہے۔ اگر آپ کے افکار پر جرات و اعتاد کا تسلّط ہو تو جمال بھی قدم رکھیں گے۔
اعتاد و اطمینان آپ کے ساتھ ساتھ ہوگا۔ اس کے برعس اگر آپ کے خیالات میں بزلزل اور وسوسہ پایا جائے گا اور آپ کی حسّ اعتاد صفر ہوگی تو یہ خیالات میں بزلزل اور وسوسہ پایا جائے گا اور آپ کی حسّ اعتاد صفر ہوگی تو یہ دو سری چیزوں کو بھی ضعف و ناتوانی میں مبتلا کردے گی۔

بعض افراد اپنے اردگرد کی فضا کو معموم کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔
اور ایسے اذہان میں رسوخ حاصل کرلیتے ہیں جو سعادت مندی اور آزادگی کی
راہ میں مستعد ہیں۔ منفی انسان مزرعہ معاشرہ میں بے کار گھاس کی مائند ہوتے
ہیں جن کا کام دو سروں کی مخلیقی صلاحیتوں کو کمزور کرنے کے سوا کچھ نہیں
ہوتا۔ قدرتی بات ہے کہ جس معاشرہ میں اس قتم کے افراد کی فراوانی ہو وہاں
نہ صرف سعادت و کامیابی پروان نہیں چڑھے گی بلکہ قاطعیت اور اعتاد ختم
ہوجائے گااور ہرچیزسے میل و رغبت سلب ہوجائے گی۔

دوسری طرف ان لوگوں سے براہِ راست ربط و ضبط' میل جول رکھنے والے لوگوں کی زندگی اجرن ہوجاتی ہے اور جوں ہی بید لوگ ان سے دور ہوتے خواہشات پوری نہ ہوں یا ان کے حصول میں کوئی لا پنجل رکاوٹ کھڑی ہوجائے تو انسان میں ایک فتم کی نفیاتی بیاری پیدا ہونے کا خطرہ ہو تا ہے۔ حضرت علی علیہ السلام اپنے ایک انمول کلام میں آرزوں کے بر آنے کی راہ میں حائل رکاوٹوں اور ان کے پورا نہ ہونے کو نفیاتی پیچیدگ (Complex) لاحق ہوئے کا سبب قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ۔ "ذل الر جال فی خیبة الا مال"

"انسان اس وقت اسے اندر پستی و تقارت محسوس کر ماہے جب اس کی آرزو کی گلت و ناکای سے دوچار ہوں۔"(غرر الحکم ص۵۰۷) نفیات کے ماہرین کی نظر میں بھی فکست احساس کمتری کے پیدا ہونے اور احتاد نفس کے خاتمہ کا ایک اہم عال ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ۔ "شاید فکست اور فکست پر ملنے والی سرزنش سے زیادہ کوئی اور چیز انسان کی قدر و قیت گھٹانے کاموجب نمیں ہوتی۔ فکست کے متیجہ میں انسان خود کو دو سرول سے کمتر سجمنے لگا ہے۔ جب اے فکست کاسامناہو آے تواس کے ذہن میں خیال آباہے کہ وہ دو سرول سے پت اور کترہ۔ شکست انسان سے خود اعمادی چین کراس کی جگہ اے یاس و المدی دے جاتی ہے۔ کی وجہ ہے کہ جن بجوں اور جوانوں کو متقل فکست کا سامنا ہو آ ہے وہ اپنے آپ کو کمتر سمجنے لكتے بيں اور ان كے اندر احماس كترى پيدا موجا آہے۔"

(روان شاى برائے زيستن-ص٢٥٢-٢٣٧)

آپ کو خود اپنے نفس پر اعتماد نہ ہو یا ذہن میں معمولی سی بھی دو دلی اور تردد موجود ہوتو آپ کے بارے میں دو سرول کا عقیدہ بھی فوراً دگرگوں ہوجائے گا۔ مخصریہ کہ آپ کی ہر پُراعتماد یا تردد و ہیچکچاہٹ آمیز حرکت کا دو سرول پر ایک خاص روِّ عمل ظاہر ہو تاہے۔

## فریبی آرزؤل پر جمروسه

جس طرح اپنی ذات پر اعتاد اور سعی پیم پر بھروسہ برف و معادت کے حصول کی راہ کاعظیم سرمایہ ہے اس طرح فعالیت اور کوشش کی بجائے لغو نفسانی خواہشات اور ناممکن الحصول آرزؤں کو دل میں بسانا زندگی کی حقیقوں سے گریز کاموجب ہے۔ بھی بھی یہ دلفریت آوزؤ تیں اور دھوکہ دینے والے تخیلات انسانی روح کی گرائیوں میں اس قدر اثر انداز ہوتے ہیں کہ انسان محال تصوّرات میں غرق رہنے لگتا ہے اور حقائق کے ادراک اور واقع بنی سے محروم رہتا ہے۔ ایسے لوگ کی صورت کمال و سعادت تک نہیں پہنچ کتے۔ امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔

"اكذب الامل ولا تثق به فانه غرور و صاحبه مغرور"

"ائی دلفریب خواہشات کو حقیقت نہ سمجھو' ان پر بھروسہ نہ کو کیونکہ ان پر بھروسہ کرنا خود کو دھوکا دینے کے مترادف ہے۔" غررالحکم-صسال)

اگر کوئی شخص نامعقول اور فریبی خواہشات پر بھروسہ کرے اور وہ

مبارک سے وہی پہلے والا جملہ سااور وہ اپنی حاجت خدمتِ رسول میں بیان کئے بغیرواپس پلٹ آئے۔

ایک روز بالا خرجب انہیں امید کے تمام دروازے بند ہوتے نظر آئے تو
وہ ایک مرجبہ پھر رسول کریم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ اس مرجبہ بھی
آنخضرت کی زبانِ مبارک سے وہی جملہ سنا لیکن آج اس جملہ نے انہیں ایک
نئ جمت و توانائی بخشی اور انہوں نے اپنے اندر گرااعتاد محسوس کیا۔ انہیں یوں
محسوس ہوا گویا مشکلات کے حل کی کئی ان کے ہاتھ آگئی ہے۔ وہ وابس بلٹے،
اب وہ نمایت مضبوط قدموں سے چل رہے تھے۔ گمری فکر میں ڈوب ہوئے
سے اور خودسے جمکلام تھے کہ۔

"اب بندگانِ خدا میں سے کی کے سامنے دستِ حاجت دراز نہ کروں گا اور ان سے مدد و مساعدت طلب نہ کروں گا صرف اور صرف خداوندِ عالم کی قوتتِ لایزال پر بھروسہ کروں گا اور اپنی صلاحیتوں سے حتی الامکان استفادہ کروں گا۔ اے پروردگارِ عالم! میری مددِ فرمااور مجھے بے نیاز کردے۔"

اس عبد انہوں نے جائزہ لیا کہ وہ کیا کام کستے ہے؟ گہری سوچ بچار
کے بعد وہ اس منتج پر پنچ کہ صحوا ہے سو کھی لکڑیاں جمع کرکے انہیں جلانے
کے لئے شہر میں فروخت کیا جائے۔ بالانٹروہ اپنا ارادے پر عملدر آمد کی غرض
سے ہاتھ میں کلماڑی لئے صحوا کی سمت چل پڑے۔ وہاں سے سو کھی لکڑیاں جمع
کیس اور انہیں شہر میں لاکر فروخت کردیا۔ اس شام جب ان کے ہاتھ میں اپنی
مخت کی کمائی آئی تو انہیں اپنے اندر ایک مرور ولڈت کا حماس موجزن معلوم

### رسولِ كريم كاديا ہواايك سبق

انسان سازی کے سلسلہ میں پیٹیبرِ اسلام کی ایک روش یہ تھی کہ آپ اپنے پیروکاروں میں خود اپنے عمل پر تکیہ و بھروسہ کرنے کی روح کی پرورش کرتے تھے۔ مسلمان کمتبِ ارشاد و ہدایت (اسلام) کے پیٹیوا حضرت محم مصطفیٰ مستفلہ کا تھا ہے کہ سلمان کمتب ارشاد و ہدایت و شہوات کی دستبرد سے بچتے مستفلہ کا تعلیمات کے سایہ میں خواہشات و شہوات کی دستبرد سے بچتے ہوئے اور ویرانگر تمایلات کے فریفتہ ہوئے بغیر گرے اعتماد عملی ہمت اور عزم رائے کے ساتھ اعلیٰ اہداف کی راہ میں گامزن رہتے تھے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ آنخضرت کے ایک صحابی کو سخت مالی بخران کا سامنا ہوا۔ نوبت یمال تک پنجی کہ صورت حال ان کی برداشت سے باہر ہوگئ۔ ابھی پانی سرے گزرنے کو تھا کہ وہ اپنی زوجہ کے مشورہ سے اپنی تاگفتہ بہ صورت حال عرض کرنے اور مدد کی درخواست کے ارادے سے رسولِ مقبول کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ لیکن قبل اس کے کہ اپنا ما خا زبان پر لاتے انہوں نے رسولِ خدا سے ساکہ آپ فرماتے ہیں "جو کوئی جھے سے مدد و معاونت کی درخواست کرے گا میں اس پر احسان سے دریغ نہ کروں گا۔ لیکن اگر کوئی بے زیزی افقیار کرے اور کسی مخلوق کے سامنے اپنی حاجت پیش نہ کرے تو خداوند عالم اس کی مختاجی کو دور کردے گا۔"

یہ من کروہ اپنی حاجت رسول اللہ کی خدمت میں پیش کے بغیروالی گھر لوٹ آئے۔ لیکن جب انہیں نگ وستی اور فقر کے سخت دباؤ سے نجات نہ ملی اور اس کی شدّت میں اضافہ ہی ہو تا چلا گیا تو وہ ایک روز پھر آنخضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ لیکن آج بھی انہوں نے مرور کائنات کی زبانِ

فضول محسوس ہونے لگتی ہے۔ خاص کراس وقت جب خارجی الداد ضرورت سے زیادہ ہوجائے۔ ایسے مواقع پر انسان کے اعصاب مکمل طور پر ست پڑ جاتے ہیں اور عزم و ہمت کی روح اور سعی و جمد کی قوت جاتی رہتی ہے۔

بمترین شرایع و قوانین انسان کو زندگی مین اس بات کی آزادی و خود مخاری عطاکرتے ہیں کہ وہ خود اپنے بھروے پر اپنی زندگی بسر کرے۔ لیکن انسان ہیشہ خیال کرتا ہے کہ سعادت و آسائش کی فراہی قوانین کی ذمہ داری ہے اس کی سعی و کاوش کی نہیں۔ اگر تھوڑا سا بھی غور و فکر سے کام لیں تو اس حقیقت تک پہنچ جائیں گے کہ وہ مفاسد و نواقص جنہیں ہم کی ملت سے نبت دیتے ہیں دراصل وہ مفاسد و نواقص ہیں جو اس قوم کے افراد کی ایک بردی تعداد میں پائے جاتے ہیں۔ اگر ہم قوانین کے ذریعہ ان مفاسد کی روک تھام کرنا چاہیں تو یہ دوسری شکل و صورت میں یا کی دوسرے گوشہ سے سر المارين كي- تاوفتيكه بنيادي طور ير يوري قوم كي نفسيات و عادات ى تبديل نه موجائين-" (اعتادبه نفس ص١٦-١١) اميرالمومنين حفرت على عليه السلام فرمات بين كه-"منلمينجدالمينجد" "جو مخص خود کو بلند نه کرے اور اوج رفعت پر نه پنچائے تو کوئی ووسرااے بلندنہ کرم گا۔" (غررالکم ص ١٩٨٠-١٩٢٢) "من عجز عن اعماله ادبر في احواله"

ہوا۔ اس طرح روز ان کا ہی معمول ہوگیا۔ یہاں تک کہ پچھ ہی عرصہ بعد انہوں نے اس کام کے لئے جانور خرید انہوں نے اس کام کے لئے خانور خرید لئے اور ابھی زیادہ مدت نہ گزری تھی کہ وہ نمایت دولتند اور کئی فلاموں کے مالک بن گئے۔

ایک روز رسولِ مقبول سے ان کی طاقات ہوئی تو آنخضرت نے مسکراتے ہوئے قرمایا:

"میں نے تم سے کما تھا تا کہ جو کوئی مجھ سے مددو تعاون کی درخواست کرے گا میں اس پر احسان سے در اپنے نہ کروں گا لیکن اگر کوئی بے نیازی اختیار کرے اور کسی مخلوق کے سامنے اپنی حاجات پیش نہ کرے تو خدا اسے بے نیاز کروے گا۔"

(اصول کافی-ج-ص۱۳۹)

معروف دانشور "سامو كيل اسائيلا" لكمتاب كه"هركاميابي كا بنيادى عضراني ذات پر اعتاد ہے۔ اگر كى قوم كے اكثر
افراد اس فضيلت سے آراستہ ہوں تو وہ ملت عظيم اور قدرت مند
ہوجائے گی۔ اس میں محض اسی فضيلت كا پایا جانا اس كے ارتقاداور
قدرت مندى كا راز ہے۔ كيونكہ اس صورت میں انسان كاعزم قوی
ہوتا جاتا ہے جب كہ اس كے بُرخلاف دو سروں پر بھروسہ كرنے كى
صورت میں اس كاعزم ضعیف ہونے لگتا ہے۔
دو سروں سے ملنے والی الداد كے نتیجہ میں اكثر انسانوں میں جدوجمد كا
مادہ كرور برجاتا ہے۔ كيونكہ اس حالت میں انہیں محنت و كوشش

اے اس بات کا حقد ار سیمھنے لگتے ہیں کہ اب وہ ساری عمر مایوس و نالاں رہے۔

انتهائی محنق جوان ''ورمونی'' جس نے سالها سال تک مختلف پیشے افتیار کرکے اپنی زندگی بسر کی بھی کھیتی باڑی کی' بھی مزدوری کی' بھی مدرسہ قائم کیا' بھی وعظ و نصیحت کی' بھی ایک روزنامہ کی مدریت کی ذمہ داری سنبھائی' بھی زمین کی خرید و فروخت کا پیشہ مدیریت کی ذمہ داری سنبھائی' بھی زمین کی خرید و فروخت کا پیشہ افتیار کیا الغرض مختلف کاموں میں ہاتھ ڈالے لیکن وہ جب بھی ناکامی کاشکار ہو تا تو بالکل اس گرتی ہلی کی طرح جو چاروں ہاتھ پاؤں کے بل کاشکار ہو تا تو بالکل اس گرتی ہلی کی طرح جو چاروں ہاتھ پاؤں کے بل زمین پر آپڑتی ہے فوراً بغیر کی خوف و خطر کے اٹھ بیٹھتا۔ یہ جوان ان سینکردوں شہری گڈوں سے کہیں بہتر ہے۔

ایا جوان زمانہ کے ساتھ قدم بفترم بردھتا ہے اور کوئی بھی پیشہ اختیار کرتے ہوئ جھی پیشہ اختیار کرتے ہوئ جھی پیشہ اختیار کرتے ہوئ جھی ایک کا شکار نہیں ہوتا، شرمندگی محسوس نہیں کرتا چاہتا بلکہ اس کے ہر ہر وقتے تھے فاکدہ اٹھانا چاہتا ہے۔ اس کے پاس ایک کی بجائے سو مواقع ہوتے ہیں۔ (فلفراجماعی ص ۳۲۸–۳۲۳)

اس کے باوجور کہ نفس پر اعتماد سود مند ترین اور عظیم ترین اخلاقی فضیلت ہے لیکن سے بھی ذہن میں رہے کہ سے صفت نخوت و خود پندی نہیں کیونکہ حقیقت بنی اور خود پندی کے درمیان کوسوں کا فاصلہ ہے۔

جو مخص اپنی توانائی سے زیادہ اور نامعقول حد تک اعتمادِ نفس کا اظمار کرے' اس بارے میں مبالغہ اور غلو کاشکار ہو اور افراط و خوش فنمی کی راہ بر "جو کوئی عمل و کوشش کے سلسلہ میں سستی اور سل انگاری میں مبتلا ہوجائے تو اس کی حالت انحطاط و زوال کا شکار ہوجائے گی۔"(غررالحکم ص۸۹۲–۱۹۲۲) ایک مغربی مفکر کہتاہے کہ۔

"فطرت اپنی قلمومیں کسی چیز کو بقا کی اجازت نہیں دیتی گرید کہ وہ چیز خود اپنی بقا کے لئے جدوجہد کرے۔ ایک سیارے کی ڈندگی اور بقاء مدار میں اس کی حرکت سے وابستہ ہے 'کوئی درخت اس وقت تک اپنی زندگی جاری نہیں رکھ سکتا جب تک تیز طوفانی ہواؤں سے اپنی حفاظت پر قادر نہ ہو' تمام حیوانات اور نبا آت کی زندگی کا سرچشمہ ان کی پُراعتماد روح ہے۔

لیکن اس وقت ہم ایک ایس بے نظم جماعت کی مانند ہیں جس میں کوئی آئی حد و سرحد کاپاس و لحاظ نہیں رکھتا۔ ہم میں سے کوئی شخص بھی اپنی جامن میں موجزن صلاحیتوں کے اقیانوس بے کنار کو نہیں وکھ رہا بلکہ اپنی تفتی کی تسکین کے لئے دو سروں سے بانی کا طلبگار

ہے۔ اگر ہمارے جوانوں کو جدو جمد کے پہلے ہی مرحلہ پر ناکای کا منہ دیکھنا پڑے تو وہ کمل طور پر ہاتھ پیر چھوڑ بیٹھتے ہیں۔ اگر کسی جوان تا جر کو نقصان سے دوچار ہونا پڑے تو لوگ اسے نامُراد سجھنے لگتے ہیں۔ اگر کسی ذہین طالب علم کو فارغ التحصیل ہونے کے ایک سال بحد تک ملک کے کسی شرمیں کوئی طازمت نہ طے تو وہ خود اور دو سرے لوگ تھیڑے اسے مسلسل پیچے کی طرف و تھیلتے رہتے ہیں اور اس کے لئے اپنی آرزوں کا حصول ممکن نمیں رہتا۔ یمی رویت خود اعتادی کی روح سے عاری اشخاص کی واضح اور امتیازی خصوصیات میں سے ہے۔
اشخاص کی واضح اور امتیازی خصوصیات میں سے ہے۔
نفیات دان کتے ہیں کہ۔

"جب بھی منفی سوچ رکھنے والے افراد ملتے ہیں تو کیونکہ ان کی خود اعتادی کی حس کرور ہوتی ہے اس بناء پر وہ خود سے مطمئن نہیں ہوتے اور انہیں اپنے اندر نقص نظر آتا ہے۔ لینی انہیں اس بات کا اطمینان نبیں ہو آکہ جو کام ان کے سرد کیا جائے گا یا جس کی انجام وہی کا ان سے تقاضا ہوگا وہ اسے پورا بھی کر سکیں گے یا نہیں۔ یمی وجہ ہے کہ جب بھی ان سے کی کام کی خواہش کی جاتی ہے تو وہ اس خواہش کورد کردیے ہیں کیونکہ انہیں خوف ہوتا ہے کہ اگر خواہش كامثبت جواب ديا اور اس كام سے صحح طور ير عمده برآنه بوسكے تو وو سرول کو ان کی عدم توانائی کاعلم ہوجائے گاجس کے نتیجہ میں ان كى بنائى قدر و منزلت گف ك ره جائے گى۔ اس بناء ير يہ لوگ این کردوں کا حصار تھنج لیتے ہیں اور اس حصار کے ذریعہ اپنی حفاظت كرتي بي

منفی طرز فکر رکھنے والا مخص عام طور پر ہر موضوع کا اس کی مخالف سمت سے جائزہ لیتا ہے۔ ہر ایسے مسئلہ کی جس پر گفت و شنید جاری ہو مخالفت میں بولتا ہے۔ افراد' نظریات اور اشیاء کے بارے میں اس کا رفتار و سلوک منفی پہلو گئے ہوئے ہوتا ہے۔ للذا بہت کم لوگوں گامزن ہو تو ایبا مخض دراصل غرور و نخوت میں جتلا ہے۔ اس سے عالم نخوت میں بہت زیادہ غلطیوں کا امکان ہے۔ مغرور اپنے وہم و خیال میں بی ہوئی غیر معمولی صلاحیتوں پر بھروسہ کرتا ہے۔ نیز دشواریوں کا صحیح اور اک نہ رکھنے 'ان کا وزن معلوم نہ ہونے اور انہیں سمل سمجھنے کی بناء پر خود کو ان سے مقابلہ کی ضروری قوت سے لیس نہیں کریا تا۔ یمی وجہ ہوتی ہے کہ بوقت ِ ضرورت اپنی صلاحیت اور کاردانی کا جُوت فراہم نہیں کریا تا۔

اس كے برخلاف حقیقت بین فخض دور اندیش ہوتا ہے انجام كار پر نظر ركھتا ہے ایک فطری اور سالم خوش بنی كا مالک ہوتا ہے اور مقاصد و اہداف كے حصول كے لئے كام كا آغاز كرنے سے قبل نمایت گرائی سے اپنی طاقت و قدرت كا جائزہ ليتا ہے اور اپنی توانائی كی حدود میں رہتے ہوئے قدم اٹھا تا ہے۔

### منفی سوچ رکھنے والے اعتماد کی روح سے عاری ہوتے ہیں

جس طرح خُود اعتادی کے حال شخص کے اندر قدرت و توانائی نشود نماپاتی ہے 'وہ ترقی و پیش رفت کی منزلیں طے کرتا ہے اور ایک آزاد اور خوش و خرم زندگی بسر کرنے پر قادر ہوتا ہے بالکل اس طرح ایسے شخص کی تعمیری قوتیں زائل ہوجاتی ہیں اور اس کی استعداد اور سرگرمیوں کی قوت نابود ہوجاتی ہے جس پر منفی افکار اینا تسلّط جمالیں۔

ہمیشہ حالات کی نامازگاری کا رونا رونے والا مخض اپنے سامنے صرف اور صرف ناکامیوں کے دروازے کھولتا ہے۔ ایسا مخض بجائے یہ کہ اپنی قسمت اپنے ہاتھ میں لے 'حوادثِ زمانہ کا امیر ہوکے رہ جاتا ہے۔ طوفانِ زندگی کے

اسلام انسانی تمایلات کے سرچھے کو مخلصانہ اور پاک نظرے دیکھتا ہے اور نہ صرف بید کہ اس کے تغیری مخرکات اور بنیادی باطنی خواہشات کو کچلتا نہیں بلکہ اعلیٰ اہداف کے ارتقاء کی راہ میں ان سے مددلیتا ہے اور ایک ہی لحظہ میں لاتی تحریکی قوتوں کو بھی جو ان قوکل کو نظم و صبط میں لاتی ہیں غورودقت کی نگاہ سے دیکھتا ہے۔

اس وسیج اور کشاہ نظر کے بل بوئتے پر وہ روح کے مختف پہلوؤں کا موازنہ کرنے پر قادر ہوجا آ ہے اور پھر اس کی قوتوں کو منامب اور تمر بخش مقامات پر کام میں لا آ ہے آکہ انسانی کمال کے مراحل محکم و استوار قدموں سے طے کرسکے اور اپنی جمع شدہ قوتوں کو زندگ کے بنیادی مقصد کے حصول اور اس اعلیٰ و ارفح مقام تک رسائی کے لئے معرف میں لائے جو انسانیت کے شایان شان ہے۔

ارتفاء کا حصول انسانیت کے مقاصد میں سے ہے 'کین اگر انسان کی تو توں کی محدودیت کو نظر میں رکھا جائے تو بہت مقاصد پر گامزن رہنے کے لئے اپنی پر نجی کوداؤ پر لگادینے کے بعد اس کے پاس اتن صلاحیتوں کا باقی ہی جانا محال معلوم دیتا ہے جو اعلیٰ و ارفع مقاصد کی جانب پیش رفت کے لئے کافی ہوں۔ گھٹیا محرکات کا بیش مثبت جواب دینا انسان کے بہتی کے گڑھے میں جا پڑنے کا اصل عامل ہے۔ اس صورت میں انتمائی دشوار ہے کہ انسان گرانفذر مرکز میوں اور بیش بما اعمال کا مظاہرہ کرسکے۔

اسلام انسان کے اندر مثبت قوتیں پردان چڑھاکر اے تمام مشکلات سے مقابلہ کے لئے تیار کرتا ہے۔ تاکہ وہ کھن طلات میں بھی ڈٹا رہے اور مسلسل

اور اشیاء سے لطف اندوز ہو ہا ہے۔ وہ بیشہ تنقید کرتا اور نقص و عب كامتلاشي رہتا ہے۔ اس كے اندر ايك طرح كا احساس برترى اور آقائیت پدا ہوجاتی ہے۔ وہ قدیم افکارے بدخن ہو تاہے اور افكار بازه يرعدم اعتاد كاشكار رہتا ہے۔ منفی طرز فکر کے حامل اشخاص اجنبی لوگوں سے ایک طرح کامعاندانہ اور خالفانہ رویة رکھتے ہیں اور اگر کی اجتماع میں نے لوگوں سے سامنا ہو تو بت مشکل سے ان کی طرف مائل ہوتے ہیں بعض لوگوں پر تو یہ کیفیت اس قدر حادی ہوجاتی ہے کہ ہر سمی بارے میں سوء ظن رکھتے ہیں اور ہر فکر و نظریہ پر اس کا جائزہ کے بغیراور اے اندر باہرے پر کھے بغیر تقید کرتے ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ ان كى بت كم دوست بوتى بيل-ایے لوگوں کو صرف وہ لوگ پند ہوتے ہیں جو اننی کی مانند ہوں اور وہ بھی صرف اس بناء پر کہ ان کا خیال ہو تا ہے کہ ایسے لوگوں سے رفانت و دوسی ان کے عقیدہ و نظریہ کی پیشرفت و اشاعت کا ذریعہ ہے۔" (روان شنای برای زیستن-ص٠٠٠)

اسلام اور استقلالِ نفس

انسان میں استقلال و خود مختاری کے حصول کی خواہش اس کے احساسات کی گرائیوں سے جنم لیتی ہے۔ یہ فطری خواہش اس وقت جامہ رعمل پہنتی ہے جب اس رجحان و تمایل کی بنیاو پر طرز عمل اختیار کیاجائے۔

کمل طور پر اپن شخصیت اور حیثیت کو گنوا بیشتا ہے اور معاملات پر اس کی گرفت ختم ہوجاتی ہے۔ کیونکہ وہ اب ایک رہرو ہو تاہے 'رہبر نہیں۔ اب وہ اپنی ذات کا مالک نہیں رہتا اور نہ ہی اے اپنی آزادی و اراوہ پر کوئی اختیار رہتا ہے اور جب تک اس کے وجود پر بیہ طرز فکر مسلط رہے گااس وقت تک محال ہے کہ وہ اپنا انسانی اخمیاز حاصل کرسکے۔ حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔ مضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔ "من احتجت الیہ هنت الیہ " من کی کے مختاج ہوجاؤگے 'اس کے سامنے ذکت کا احساس شم جس کی کے مختاج ہوجاؤگے 'اس کے سامنے ذکت کا احساس کروگے۔" (غرر الحکم ص ۲۱۸)

# انفرادی ذمه داری

اسلامی نظام میں ابدی اور معنوی سعادت کا حصول بھی انفرادی عمل سے وابستہ ہے۔ اصولاً انفرادی مسئولیت کا احساس ہی اسلامی تعلیمات کے نفاذ کا فرایعہ ہے۔ اسلام کی جانب سے دین و دنیا کے تمام شعبوں میں انسان پر جو وظا نف و فرائض عائد کئے گئے ہیں ان کی انجام دہی کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے عمل پر وقور سے کرتے ہوئے ان معین شدہ مراحل کو طے کرے۔ سزاو جزا کا اصول جو اسلامی تعلیمات کے بدیمات میں سے ہے اس انفرادی عمل کی بنیاد پر استوار ہے۔

قرآنِ کریم واضح الفاظ میں بیان کرتا ہے کہ انسان کو اپنی سعی و کاوش کے تمرکے سواکوئی پاداش نہ ملے گی۔ جدوجہد کے ذریعہ ہررکاوٹ کو مغلوب کرلے اور طاقتور لوگوں کے سامنے اپنی حیثیت کی حفاظت کرتے ہوئے ثابت و استوار رہے۔ اس طرح انسان کی ہمت بلند ہوتی ہے اور اس کے اندر جیرت انگیز اور انمول روحانی قوت پیدا ہوجاتی ہے۔

انسان کی عظمت اور استقلال اس بات میں ہے کہ وہ کار ذارِ حیات میں عالی ہمتی کا ثبوت رے اور اپنی ذات پر بھروسہ کرتے ہوئے مشکلات کا حل حلاش کرے۔ یہ آرزو اس وقت حقیقت کا روپ دھارتی ہے جب انسان اپنی مادی و معنوی سعادت تک پہنچنے کے لئے اپنی تمام قوتوں کے ساتھ خود اپنے پروں پر کھڑا ہوجائے۔

امیرالمومنین حفرت علی علیه السلام فرماتے ہیں۔
"من رقبی در جات الهدم عظمته الامم"
"جو شخص بھی ابنی ہت بلند رکھے اور اس کے اعلیٰ درجات طے
کرے اس کی تعریف و تبحید کی جاتی ہے۔" (غررا لکم ص ۲۲۱)

جو مخص خود اعتادی سے تهیدست اور استقلال و مخصیت سے عاری ہو اور ہیشہ سماروں کی تلاش میں رہتا ہو اور زندگی کی دشوار گزار کشمن راہوں میں دو سروں کی حمایت کا سامیہ تلاش کرتا ہو وہ اس اُمربیل کی مائند ہے جو سر بفلک درختوں کی شاخوں سے لیٹ کراپنے آپ کو طوفانِ حوادث سے محفوظ رکھتی ہے۔

ممکن ہے بھی یہ منفی حالت ایک طاقتور انسان کے لئے بندگی و غلامی کی حس میں تبدیل ہوجائے۔ اور جب انسان خود کو اتنا ذلیل وخوار کرلیتا ہے تو

"دنیا ریاضی کے بہاڑوں (Tables) کے جدول یا الجراک مساوات کی ماند ہے کہ انہیں کتابی اوھرادھر کرلیں پھر بھی خود کو موزوں بنا لیتے ہیں' ان کا حاصل جواب ایک ہی رہتا ہے۔ ہم ریاضی کے ایک مسئلہ کو حل کرنے کے لئے خواہ کتنی ہی راہیں اختیار کرلیں لیکن صحح جواب وہی ایک آئے گا۔

فطرت خاموثی کے باوجود مینی طور پر اپنے ہرراز کو برطا کردیتی ہے۔ ہر گناہ کی سزا دیتی ہے ' ہر فضیلت کے اجر سے نوازتی ہے اور ہر زیادتی کی تلافی کردیتی ہے۔

جس چیز کو ہم عذاب کہتے ہیں وہ ایک آفاقی ضرورت ہے۔ ہم دھواں دیکھ کریقین کے ساتھ کمہ سکتے ہیں کہ وہ آگ سے اُٹھ رہا ہے۔ اگر کی کے صرف ہاتھ یا پاؤں دیکھتے ہیں تو یقین رکھتے ہیں کہ ان کے پیچے ایک پیکر موجود ہے۔

جرعمل کے ساتھ اس کا صلہ ضرور ہوتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں فطرت کا قانون عمل میں آکے رہتا ہے۔ اس کے دو طریقے ہیں۔
پیلا طریقہ طبیعیات کے عین مطابق ہوتا ہے لینی ہرعمل کا اس جیسا رقیعمل ہوتا ہے لینی ہرعمل کا اس جیسا طریقہ فطرت کا طاہری طریقہ ہوتا ہے جس کو ہم جزایا سزا کا تام دیتے ہیں۔ کوئی بھی عمل ہو اس کے ساتھ اس کی جزایا سزا ضرور ہوتی ہے اور آگھ سے دکھائی دیتی ہے اگر چشم سرسے دکھائی نہ بھی دے تو ذرا ساغور کرنے سے عقل کی آئھ سے ضرور نظر آجاتی ہے۔ دو سرے طریقے میں جو سزا

"كلنفس بماكسبت رهينة"
"بر فخص النا الميل أفقار عين المورة مر المحدة المحمد المعلم عمل صالحاً من ذكر او انثلي وهو مؤمن فلنحيينه حلوة طيبة و لنجزينهم اجرهم باحسن ماكانوا يعملون"

"جو شخص بھی نیک عمل انجام دے گا وہ مرد ہویا عورت بشرطیکہ صاحب ایمان ہو ہم اسے پاکیزہ حیات عطا کریں گے اور انہیں ان اعمال سے بھتر جزادیں گے جووہ زندگی میں انجام دے رہے تھے۔" (سورہ محل ۲۱۔ آیت ۹۷)

آخرت میں ملنے والے اجر و عقاب کے علاوہ ہر انسان اس دنیا میں بھی اپنے کئے کا نتیجہ و کمھے لے گا۔

"من عمل سوء يجز به فى الدنيا" "جوكوئى بھى بُراكام كرے گا'اى ونيا مِن اپنے كئے كى مزا پالے گا۔" (نج الفعاد م ۵۹۲)

"من يزرع خيراً يحصد زغبة و من يزرع شراً يحصدندامة"

"جو کوئی نیکی کانیج بوئے گافائدہ اٹھائے گااور جس کمی نے بدی کانیج بویا تواسے پشمانی کے سوا کچھ حاصل نہ ہوگا۔"

(نیج الفعاده- ص ۱۲۲)

امر كى فلى "ايمرس" لكمتاب كه-

تھی۔ پس عام طور پر نیک عمل اسے سمجھا جاتا ہے جو معاشرہ کے لئے مفید ہو'
اس طرز تھر میں عمل انجام دینے والے کی روح کی بلندی سے کوئی غرض نہیں
ہوتی اور نہ یہ پیشِ نظر ہوتا ہے کہ کونساعال اس کام کی انجام دہی میں موثر رہا
تھا۔

لیکن خداوند عالم کے نظام میں عمل کی کمیت پر توجہ نہیں دی جاتی بلکہ درگاہ بادی میں عمل کی کیفیت اور فاعل کی نیت اور باطنی محرکات کو پیش نظر رکھا جاتا ہے۔ یمال اس بات کو اہمیت دی جاتی ہے کہ فعل اور فاعل کے درمیان کس قتم کا ارتباط تھا اور کس مدف و نیت کو سامنے رکھتے ہوئے کام کیا گیا تھا۔ اگر نیک کام سے اس کا مقصد تظاہر رہا تھا تو نہ صرف ہے کہ ایسے مخض کی روح بلند نہ ہوگی بلکہ وہ پستی کا شکار ہوجائے گا۔ کیونکہ ذہبی کئتہ رنظر سے کمل کی صالحیت کے لئے اس کا محض معاشرہ کے لئے مفید ہوتا ہی کافی نہیں۔ معاشرہ کے لئے ایک مفید عمل اس وقت روحانی کمال کے لئے سود مند ہے جب معاشرہ کے لئے ایک مفید عمل اس وقت روحانی کمال کے لئے سود مند ہے جب اس علی خودنمائی اور خواہشات نفس کی پرستش کا شائبہ تک نہ ہو اور مکمل اس وقت روحانی کمال کے لئے سود مند ہو اور مکمل اس وقت روحانی کمال کے لئے نہ ہو اور مکمل اس وقت روحانی کمال کے لئے سود مند ہو واور مکمل اس و صفایر مبنی ہو۔

قرآن كرانا الم

"وماأمر والاليعبدواالله مخلصين لهالدين"
"اور انهي صرف اس بات كاسحم ديا كيا تفاكه خداك عبادت كريس اور عبادت كواس كے لئے خالص ركيس-"(سورة بينه ۹۸ آيت ۵) رسولِ اكرم فرماتے ہيں۔ رسولِ اكرم فرماتے ہيں۔ "انما الاعمال بالنيات"

ہوتی ہے وہ اصل کام سے جدا نہیں ہوتی البتہ اکثر ایک طویل مدّت

تک ظاہر نہیں ہوتی۔

کی مخصوص گناہ کی سزا ممکن ہے اس کے وقوع کے سالها سال بعد

طے لیکن ملتی ضرورہے کیونکہ یہ جرم کالازمہ ہے اور زنجیر کی گڑیوں

کی مانند اس سے پیوست ہے۔ جرم اور سزاایک ہی تنے کی شاخیں

ہیں۔ جزاوہ لذیذ کھل ہے جو یک بیک شگوفہ سے پھوٹ پڑے۔"

بیں۔ جزاوہ لذیذ کھل ہے جو یک بیک شگوفہ سے پھوٹ پڑے۔"

# عمل کی پر کھ کا پیانہ

اسلام انسان کو عمل پر ابھارنے والے باطنی محرکات پر خاص توجہ ویتا ہے اور کاموں کو ''نیت'' کے محور پر استوار کر تاہے۔

ہر عمل خوبی اور بدی کے دو مختلف پہلو رکھنے کے ساتھ ساتھ مزید دو پہلوؤں کا حال ہو تا ہے۔ اس اعتبار سے ممکن ہے کوئی عمل ایک پہلو سے گرانفذر و ارفع اور دو سرے سے بے قیمت و پہت ہو۔ اس سلسلہ میں دیکھنے کی ضرورت ہوتی ہے کہ کس نفسانی و روحانی محرک نے فاعل کو اس فعل کی انجام دہی پر ابھارا ہے اور انسان فکری طور پر کس مقصد کا جویا ہے۔

ان معاملات میں عام طور پر ہم عمل کے اجتماعی و خارجی اثرات و کھے کر فیصلہ کرتے ہیں۔ ہمارے پیشِ نظر فاعل کی نیت نہیں ہوتی۔ اس طرز تفکر کی روسے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ نیک کام کرنے والے کا مقصد ریا کاری اور نفع اندوزی تھایا کوئی عالی محرک اور کوئی پاکیزہ قلبی نیت اس عمل کا سبب

ہے جو فاقد العمل 'احتادِ نفس سے عاری اور روحانی بیاریوں میں جتلابیں۔ ایسے لوگوں کے بارے میں امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام فرماتے

"لسان المرائى جميل وفى قلبه داء دخيل" معريا كارى كرنے والے كى زبان معنى موتى ہے۔ ليكن اس كے دل كى مرائوں میں بیاری پائی جاتی ہے۔"(غرراکم ص١٠١) "الافتخار من صغر الاقدار" معنود ير فخر كرنا آدى كى پستى كى علامت ب-" (غرر الحكم ص ١١٠) معروف نفیات دان (شاخر) کتاب که "بعض لوگ ناکای اور فکست کے بعد بھی دو سرول کی توجہ کے حصول کی غرض سے ایک اور کام کرتے ہیں اور وہ ہے لاف زنی اور خود این منه میال مغو بنا۔ یول ظاہر کرتے ہیں جیے حسب ولخواہ کام کرنے کے نتیجہ میں ان کی آرزو بر آئی ہے۔ یا اگر کامیابی حاصل يند كرسط مول اور اس سلسله ميس كوئي اجم اور نمايال كام بهي ند كيا مو تب بھی آئی کار گزاری کابار بار تذکرہ کرکے (خواہ وہ انتمائی معمولی ہی کیوں نہ ہو) اے برحاج حاکر پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اليے لوگ يه عمل انجام دے كرخود كو دحوكادے رے موتے بيں اور اس قدر جموث و فریب کے ذریعہ خود اینے آپ کو مطمئن و مرور رکنے کی کوشش کرتے ہیں۔ حی رفتہ رفتہ ہر تم کی سی وجدرے و سي بوجاتے ہيں۔ "عمل کی قدر و قبت نیت ہے وابستہ ہے۔" (نیج الفصاحہ ص ۱۹۰) ند کورہ ثابت و معین بنیاد پر اعمال کی قبولیت اور قدر و قبت کے درجات میں تمیز کی جاتی ہے۔ در گاوالئی میں ایساہی عمل درجیر قبولیت کو پہنچ گاجو خالص رضاء باری کے لئے ہو اور وہی بندہ بلند درجات حاصل کرے گاجس کا عمل صرف اور صرف خوشنودی رب کے لئے ہو۔

خدا پر مضوط ایمان کی ایک دلیل خالص نیت کا حال ہوتا اور صرف اسی کی خوشنودی کا طالب ہوتا ہے۔ اس صورت میں اعمال کو ایک خاص قدر و قیت اور امتیاز حاصل ہوجاتا ہے اور اس نیت کے ساتھ عمل انجام ڈینے والا خداو نوعالم کے بے کنار لطف و کرم کا حقد ار قرار پاتا ہے۔ یہ بیش قیت و محکم معیار انسان کے عمل 'مخل اور درک و احساس کی حدود سے باہر نہیں۔

جی شخص کے قلب میں عظمت اللی کی مضعل روش نہ ہو اور جس کا ول افلاص و ایمان سے خالی ہو اس کو عمل پر اکسانے والے مخرکات نفسانی خواہشات یا تاپائیدار شہرت ہوتے ہیں۔ ایسے شخص کے عمل کا آغاز وافقتام بے خواہشات یا تاپائیدار شہرت ہوتے ہیں۔ ایسے شخص کے عمل کا آغاز وافقتام بے روح اور خالی از حقیقت ہو تا ہے۔ اس کا مطمع نظر ہوتا ہے کہ لوگ اسے عزت و احترام کی نظر سے دیکھیں اور پاک انسانی فضائل کا مالک سمجھیں۔ یک پست ہدف در گاو خدا میں اس کے اعمال کے رد ہونے کا سب ہوتا ہے۔ ایسے شخص کی آلودہ متاع بارگاہِ اللی میں کسی قدر و قیت کی حامل شیں ہوتی والے ہیں ایپ پیش نظر محدود و ناچیز ہدف تک رسائی کے سوااسے پچھ حاصل شیں ہوتی۔ وہ لوگ جو اعتماد نفس سے سرشار اور اپنے عمل پر بھروسہ کرنے والے ہیں وہ خود نمائی ان لوگوں کا شیوہ وہ خود نمائی اور تظاہر کی ضرورت محسوس شیں کرتے۔ خود نمائی ان لوگوں کا شیوہ

ندموم صفات کا حامل انسان بهت جلد اپنی عرّت گنوا بیشتا ہے۔ " (افکار شوپنماور-ص ۹۲)

## دو سرول کو اپنے ہی جیسا سمجھنا

جب کوئی انسان آلودگی اور پلیدگی کی انتماؤں کو چھولیتا ہے تو وہ دو سرول کے اعمال و کردار کی بنیاد پر توجید کر تا ہے اور انہیں بھی اپنی مائند سجھتا ہے۔ ہے اور انہیں بھی اپنی ہی مائند سجھتا ہے۔

حضرت على عليه السلام فرماتي بين-

"الرجل السوء لا يظن باحد خيراً لانه لا يراه الا بطبع نفسه"

" پلید و آلودہ مخص دو سرول کے بارے میں سوء خلن رکھتا ہے کیونکہ وہ انہیں بھی اپنے ہی جیسا سجھتا ہے۔ " (غرر الحکم ص ۱۰۱۷) بیر بات علمی طور پر بھی ثابت ہے اور نفیات داں اس کے بارے میں بیر اظہار خیال کرتے ہیں۔

ورجب ونیا ہمارے عواطف و افکار اور تمایلات کی صدود سے بھی زیادہ الودہ ہوجاتی ہے تو مسلم ہے کہ ہم اس میں موجود ہر چیز کو اپنی مخصوص نظر سے دیکھنے لگتے ہیں۔ گویا ہمارے احساسات کا نتات پر سایہ قبل ہوجاتے ہیں، تیز ہوا ہمیں نامیدی دیاس میں گر فقار کردیتی ہے۔ نرم و لطیف بادِ ہماری ہمارے اندر سکون و راحت کا احساس ہیدا کردیتی ہے۔ اور اس طرح طبیعت کو ہم اپنے احساسات کے بیدا کردیتی ہے۔ اور اس طرح طبیعت کو ہم اپنے احساسات کے بیدا کردیتی ہے۔ اور اس طرح طبیعت کو ہم اپنے احساسات کے

اگرچہ خود اپنی تعریف کرنا اور ڈینگیں مارنا انسان کو تھوڑی دیر کے
لئے ناکامی کے عذاب سے نجات دلا دیتا ہے اور اپنی شکست سے توجہ
ہٹ جانے کی بناء پر وہ اپنے اندر آسودگی محسوس کرنے لگتا ہے اور
و قتی طور پر اپنے مخاطبوں کو فریب میں مبتلا کردیتا ہے لیکن بسرحال سے
ورد کی دوانہیں۔

جو مخص صحیح کام انجام دے سکتا ہے اس کے لیے کامیابی کا حصول مکن ہے اور اپنی خوش گفتاری سے لوگوں کے دلوں پر راج کرسکتا ہے۔ اسے لاف زنی اور خودستائی کی ضرورت نہیں ہوتی بلکہ اس کے بجائے وہ سعی و عمل انجام دیتا ہے اور ہر روز دوستوں اور بھی خواہوں میں اضافہ اور عظیم کامیابیاں حاصل کرتا ہے۔"

خواہوں میں اضافہ اور عظیم کامیابیاں حاصل کرتا ہے۔"

(رشد فخصیت۔ ص ۹۲)

ورشو پنھاور" کتاہے کہ۔

"خور ستائی لوگوں کو آپ سے نفرت میں جالا کردی ہے۔ کیونکہ یہ ایک طرف تو دروغ اور فریب کی علامت ہے اور دو سری طرف انسان کی جمافت و نادانی کا سبب ہے۔ جو شخص مسلسل اپنی کسی صفت کا دم بھر تا رہتا ہے وہ قطعی طور پر اس صفت سے محروم ہو تا ہے۔ ایے لوگ جو بھشہ اپنی کامیابیوں ' اپنی عقل و تدبیر اور قوت و صلاحیت کے بارے میں گفتگو کرتے رہتے ہیں یقین جانے یہ لوگ ان خصوصیات سے کملی طور پر عاری ہوتے ہیں۔ علاوہ ازیں یہ نہیں ان خصوصیات سے کملی طور پر عاری ہوتے ہیں۔ علاوہ ازیں یہ نہیں بحون و فریب زیادہ عرصہ نہیں چل پاتا اور ان

گواہی کے لئے پنچیں تواہے یکسال اندازیس بیان کر سکیں۔" (روان شای برای ممدس ۲۵۹)

## خدا پر ایمان کاجیرت انگیزار م

اپنی ذات پر ایمان نه صرف خداوندِ عالم پر توکّل سے منافات نہیں رکھتا بلکہ خداوندِ عالم پر اعتماد اور اس کی لایزال قدرت سے مدد چاہنا انسان کی قدرتِ نفس اور اس کی مخصیت کے انبساط کاذر بعہ ہے۔

باایمان مخص اپنی ذات پر اعتاد اور شخصیت پر استقلال کے سرمایہ کامالک ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے افقیار میں موجود امکانات سے کمل اور بھرپور استفادہ کرتا ہے۔ اور میسرمواقع کو ضائع نہیں کرتا۔ بااین ہمہ اپنی روح کو مادی علل وعوامل میں محصور نہیں کرتا اور اس کی انسانیت مادی حصار میں محدود ہو کر نہیں رہتی بلکہ اس کی بلند پروازی اعلیٰ اہداف کے حصول تک جاری رہتی

ایسا انسان جس کا قلب نور ایمان سے لبرر ہو اس کا بحروسہ و اعتاد اس خداو ند عالم بر ہو تا ہے جس کے ہاتھ میں تمام امور کا نتات کی تدبیرہے اور کسی کام میں اس کا وقی شریک نہیں۔

"ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعدم وهو العزيز الحكيم"

"الله انسانوں کے لئے جو رحمت کا وروازہ کھول دے اس کا کوئی

در ہے ہے ویکھنے لگتے ہیں۔ اپنے احساسات کے فرمان کے تحت
مکن ہے کی بلی کو ہم ایک ظریف اور پندیدہ حیوان سے تعبیر کریں
یا ایک موذی کو نفرت انگیز حیوان سمجھیں۔ احساسات و عواطف
ہمارے سامنے مکمل طور پر اس دنیا کو بدل کررکھ دیتے ہیں جس میں
ہم زندگی بسر کررہے ہوں۔ بالفاظ ویگریے کہ ہمارے لئے ایک جمانِ
نو وجود میں لاتے ہیں۔

ایک روز ایک محض نے کسی جگہ کوئی چیز بجائی اور وہاں موجود لوگوں

ے دریافت کیا کہ یہ کس چیز کی صدا ہے؟ تمام حاضرین نے علیحدہ علیحدہ جوابات دیئے۔ ایک نے کما مجھے سیٹی کی می آواز محسوس ہوئی تھی' دو سرے نے کما میں نے بگل کی آواز سی تھی' تیسرے نے کما کوئی انسان بول رہا تھا' علی ہزاالقیاس ہرائیک نے ایک نئی بات گئی۔ یمال یہ بات مسلم ہے کہ جو آواز ہر سننے والے کے کان میں گئی وہ یمال یہ بات مسلم ہے کہ جو آواز ہر سننے والے کے کان میں گئی وہ اس کے تجربات کے مطابق ہوگی۔ اور یہ بھی ظاہر ہے ایک صدا اس کے تجربات کے مطابق ہوگی۔ اور یہ بھی ظاہر ہے ایک صدا اس کے مختلف لوگول

معروف داستان "الدُ گاپور" میں قاتل بی کے گئے سے نکلنے والی عصلی آواز کی اسے سننے والے جرمن والسیسی اطالوی اور روی لوگ مختلف تجیریں کرتے ہیں۔

ج اور دکیل صاحبان جانے ہیں کہ بہت ہی کم ایسا انقاق ہو آ ہے کہ کی سادہ سے واقعہ کو انتمائی نزدیک سے دیکھنے والے لوگ بھی جب بناتی ہیں۔ ایسے تمام امور جو دو سرول کو خود باختہ کردیتے ہیں اس پر کوئی مطلوب اثر نہیں چھوڑتے اور استوار عزم اور اطمینانِ کامل سے سرشار روح کی بنا پر وہ کس صورت یاس و تاامیدی میں جو بہت سی ناکامیوں اور فکست کا موجب ہے جتلا نہیں ہو تا۔

خدا پر بھروسہ بھی بھی ناتوانی' ضعف اور لاتعلقی پر منتی نہیں ہو تا بلکہ ایک الیی خود اعتمادی عطاکر تاہے جو قوتت ارادی کو مضبوط بناتی ہے اور دل سے ہر قتم کے شک و تردید اور وسوسوں کی جڑکو اکھاڑ پھینکتی ہے۔

انحطاط کا شکار معاشروں میں ناموافق ترین حالات میں مخرب عوامل کے خلاف مردانِ اللی کی سعی پیم ایک حقیقت لامحدود پر بھروسہ سے قوت حاصل کرتی ہے اور وہ اپنے اصلاحی لا تحریم کی اجراء اور خلق خدا کی رہنمائی کے سلسلہ میں اس نامرئی عامل سے مدد لیتے ہیں اور کیونکہ ان لوگوں کی روح خداوند عالم کی لازوال قدرت کے اٹوٹ بندھن میں بندھی ہوتی ہے لندا وہ نمایت فاطعیت کے ساتھ آخری مرصلے تک اپنے ہدف کے حصول کے لئے جدوجمد کی ساتھ آخری مرصلے تک اپنے ہدف کے حصول کے لئے جدوجمد

خدا پر کلیے کے بغیرانان کا محض خود اپنی ذات پر بھروسہ کرنا اس کی روح کو ناراحتی و نا آسودگی ہے نجات نہیں دے سکتا۔ ایسا شخص جے ذات پروردگار پر بھروسہ نہ ہو اور جس کی نگاہ مادہ اور مادیات کی سرحد سے آگے نہ جاتی ہو اس کی روح کو دشواریاں اور نامساعد عوامل توڑ پھوڑ کر رکھ دیتے ہیں۔ در ایس حالات وہ کمال و ارتقاء کے مدارج پر پیش قدمی سے محروم رہتا ہے اور انتمائی عظیم حقائق و معارف کو درک کرنے سے عاجز ہوجاتا ہے اور بیااو قات اس کی

رو کنے والا نہیں ہے اور جس کو روک دے اس کا کوئی بھیجنے والا نہیں ہے ' وہ ہر چیز پر غالب اور صاحب حکمت ہے۔"

(سورة فاطره ١٣ - آيت)

بشر خداوندِ عالم کے دستِ قدرت سے پی کر کماں جاسکتا ہے؟ غیرِخدا کی آخوش میں پناہ لینے کا نتیجہ سوائے ذکت وخواری ' زبونی و پستی کے پیچھ بر آمد نہ ہوگا۔ ایسی بے آسرا و عاجز مخلوق جو ہر چیز کے لئے خداوندِ عالم کے سامنے نیاز مند ہو اور خود سے کسی چیز کی مالک نہ ہو کس طرح دو سروں کے لئے صاحبِ امر ہو عتی ہے؟

بنا برایں انسان کے سامنے خداوندِ عالم کی حمایت اور اس کے لطف کے سائے میں زندگی بسر کرنے سے بہتر کوئی راہ نہیں۔ اس خدا کی رحمت کے سائے میں جس کے قبضة قدرت میں پوری کا نئات ہے۔

سختی اور آسائش ہر حال میں خداوندِ عالم کے سامنے فروتن و خاصع رہنا اور اس حقیقت پر ایمانِ راسخ رکھنا کہ تمام قدرتوں اور علل و عوامل پر خداوندِ عالم کی نامحدود قدرت حاکم و فرمانروا ہے انسان کی روح پر جرت انگیز اور خوشگوار اثر ات مرتب کرتا ہے اور انسانی قلب و ضمیر میں ایسا اطمینان و آسودگی پیدا ہوجاتی ہے جو کسی بھی مشکل سے مشکل صورت میں اس سے جدا نہیں ہوتی اور کوئی بھی چھوٹی بری بات اسے مضطرب اور دلگرفتہ نہیں کرتی۔

جب انسان اپنی روح و ادراک کو مقدور بحرحق کے حوالے کردیتا ہے اور اس کی روح خداوندِ عالم کی اطاعت سے سرشار ہوجاتی ہے تو پھر ناگوار حوادث کے موقع پر وہ نالہ و فریاد بلند نہیں کر آاور نہ ہی کامیابیاں اسے بدمست و مغرور بات کی اجازت نہ دے گاکہ وہ اس کے خلاف متحد ہو جائیں۔ یہ مسلم ہوجانے
کے بعد کہ نقص و عیب نے انسان کے وجود پر تسلط حاصل کرلیا ہے جب تک
اس کے سبب کا تعین نہ ہوجائے اس وقت تک اس کاعلاج ممکن نہیں۔
الیے لوگ جو عدم اختاد کا شکار ہوں اور ناکامی کے خوف سے کاموں میں
ہاتھ ڈالنے سے کتراتے ہوں ان کے لئے بہترین راہِ حل یہ ہے کہ سب سے
ہملے اس نقص کے عوامل و اسباب کی چھان بین کریں۔ کیونکہ ہر قتم کی بیاری
کے علاج سے قبل اس کے علل و اسباب سے واقفیت ضروری ہے۔ اور یکی
طریقہ اختیار کرکے وجود کی محرائیوں تک راہ پائی جاستی ہے اور علاج کی کلید
ہاتھ آسکتی ہے۔

بے شک کی محض پر یہ خابت ہوجاتا کہ اس میں کمال نقص پایا جا آ ہے

ان کو خشوں میں سب سے زیادہ شمر رسال کردار اداکر آ ہے جو وہ اپنے نقائص
کی تلافی اور انہیں جڑ ہے اکھاڑ چینئے کے لئے کردہا ہو آ ہے۔ کیونکہ ناموافق
روحانی عوامل سے مقابلہ انسان کی قدرت اور صلاحیت کے ہاتھ میں ہے۔

ہر بڑی عادت اس ضعف کی علامت ہے جو اس عادت کی تکرار کی بنا پر
انسان کو لاحق ہوتی ہے اور بالانٹر ایک دیرینہ بیاری کی صورت اختیار کرلیتا
ہے۔ اگرچہ ابتد اعظی عادت کو بول ڈالنا ذرا مشکل محسوس ہو آ ہے لیکن باربار
کی ریاضت اور مشق کے ذریعہ عادت کو اس دو سری راہ پر ڈالا جاسکتا ہے جو
سابقہ نقص سے مختلف ہوتی ہے۔ ہر زیاں بار عادت پر غلبہ روحانی صفاو اختیازی
خصوصیات کے حصول کی راہ میں ایک عظیم کامیابی کی حیثیت رکھتا ہے۔

حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ۔

خواہشات و میلانات کے خلاف رونما ہونے والا معمولی سا حادثہ بھی اسے رنج گراں سے دوچار کردیتا ہے۔ یا وہ خوفناک مشکلات کے مقابلہ سے فرار اختیار کرتا ہے۔

ہم صدر اسلام کے مسلمانوں کی روحانی کیفیت کا جائزہ لے کر جو خداوندِ عالم پر اعتباد ویقین کا بھترین نمونہ تھے اس موضوع کو بھتر انداز میں سمجھ کے ہیں۔
ہیں۔

ایے لوگ جو اپنے عقیدہ کی پیشرفت اور ہدف کے حصول کی جبتو میں مصووف کار رہے ہیں اور ایک جدید لور سعاوت مند معاشرہ کی تفکیل کی غرض سے نمایت طاقت فرسا اور دشوار حالات میں سعی پیم جن کاشیوہ رہی ہے۔ ان کی طرف کسی صورت عاجزی و سستی' منفی حالت اور بے تعلق کی نبیت نمیں دی جائے۔

ایے لوگ جنہوں نے اس پر تحرک کتب (اسلام) میں تربیت پائی ان پر جھی بے اطمینانی غالب نہیں ہوئی اور سکون واطمینان کے حال ان کے اراد ہ استوار ہی کی طاقت ہے جس نے ان کے سامنے ترقی کی راہیں کھولیس اور ایک بے نظیراور ایگانہ تاریخ معاشرہ قائم کیا۔

جو مخص یہ چاہتا ہے کہ زندگی میں اپنے مقام کا جائزہ لے اور یہ جانا چاہے کہ اس نے میدانِ حیات میں کس راہ کا انتخاب کیا ہے ، خیرو سعادت کی منزل کی جانب گامزن ہے یا کبت و فلاکت کی طرف وہ اپنی روحانی احتیاجات سے شامائی کے بعد بخوبی ان عوامل و شرائط سے مقابلہ کرسکتا ہے جو اس کے روحانی اعتدال میں خلل کا سب بختے ہیں اور ان عوامل و شرائط کو کسی صورت اس

### چود هوال باب

# خوف بھی رجا بھی

"بغلبة العادات الوصول الى اشر ف المقامات" "انسان ضرر رسال عادات پرغلبه حاصل كرك ارجمند و عالى درجات تك پنچ جاتا ہے-" (غرر الحكم ص ٣٣٥)

المان فردال بالمائد والمدامل كسكة المان ال

کی جنبش و حرکت اور فعالیت و سرگری سے باز رکھے اور وہ اپنی جگہ ساکت و صافت رہے۔

در حقیقت اس خوف کی وجہ شخصیت و حیثیت کے داغد ار ہوجائے یا اسے
کھو بیٹنے کا خطرہ ہے۔ اس مشکل میں گر فقار شخص محسوس کرنے لگتا ہے کہ اس
سے ہر فتم کے عزم و ارادہ کا اختیار سلب ہوچکا ہے اور اس سلسلہ میں دو سروں
سے ہر فتم کے عزم و ارادہ کا اختیار سلب ہوچکا ہے اور اس سلسلہ میں دو سروں
سے ہددلیما اور ان کی مددسے اپنے لئے کمی راہ کو دریافت کرنا ناگزیر ہے۔

جس قدر انسان کو اپنی شخصیت کے چھن جانے کا احساس شدید ہوگا اسی
قدر اسے وحشت ستائے گی اور بسا او قات سے حالت جنون کی حدوں کو چھونے
گئی ہے۔ سے جو کما جاتا ہے (اور خود ہم نے بھی گفتگو کے آغاز میں اس کا اظہار
کیا) کہ خوف ذاتی غرائز میں سے ہے اور بقلئے حیات کے لئے مفید ہے تو سے
اس صورت میں ہے کہ جب وہ حدّ اعتدال میں ہو۔ خوف جب افراط کی جانب
بوھنے لگتا ہے تو وہ زیال بخش بن جاتا ہے۔

بر بنیاد اور خیالی خوف و ہراس بے جاتو ہمات اور وسوسوں کا نتیجہ ہے۔
بر بختی اور ناراحی کے واقع ہونے سے قبل ان کا امکان ظاہر کرنا ایک طرح کی
تکلیف وہ بیاری ہے جو فکر و شعور کی قوتوں کو کمزور کردیتی ہے۔ ماہرین کے
مطابق بے شارلوگ اس بیاری کی بنا پر اپنی صحت و سلامتی سے ہاتھ دھو بیٹھتے
ہیں بلکہ یہ اور بہت سے نقصانات کا سبب بھی بنتی ہے۔

بارہا دیکھا گیا ہے کہ خوف و ہراس کی بنا پر موت واقع ہوجاتی ہے۔ بالوقات خوف و تشویش ایک ایسی باری کا پیش خیمہ ثابت ہوتے ہیں جو انسان میں انتمائی شدید نفسیاتی تغیرات رونماکرتی ہے۔

#### غريزة خوف

خوف ہرذی روح کے اساسی غرائز میں سے ایک اور ان بدی کیفیات کا جز ہے جن کا اظہار وہ کسی خطرہ کا سامنا ہونے پر کرتا ہے۔ کار گاہ حیات میں جب کبھی انسان کسی ایسے دوراہے پر جا پنچ جہاں اسے فرار کی صورت میں جان کی سلامتی نظر آئے اور قرار کی صورت میں تابودی یا کسی مشکل میں پھنس جانے کا خدشہ ہو تو خوف اسے اپنی بھرپور قوتت کے ساتھ بقائے حیات کی راہ اختیار کرنے پر اکساتا ہے۔

اگر ما قبل تاریخ کے انسان گوناگوں خطرات سے احرّاز کی روش پر گامزن نہ موت تو آج نسلِ انسانی حیات اسی دور میں دم تو ژویی۔
میں دم تو ژویتی۔

خوف نہ صرف انسانی جم کو خطرات اور نابودی سے محفوظ رکھنے ہیں موثر ہے بلکہ انسان کے مقام و حیثیت اور مرتبہ و شخصیت کی تفاظت کے سلسلہ ہیں بھی کارگر ہے۔ عام تجربہ سے یہ بات ثابت ہے کہ دو سرے ہر کسی خطرے سے زیادہ لوگوں کو اپنے اوپر دو سروں کے تسلّط کا خوف لاحق ہو تا ہے۔ اس راہ سے انسان کے دامن گیر ہونے والا خوف ممکن ہے انسان کو ممینوں اور برسوں ہر قشم کردیتا ہے اور کسی سے اکیلے میں ملنے سے خوف و تشویش میں جتلا ہوجاتے ہیں؟ کیاواقعی آپ صرف تنائی میں سکون و اطمینان محسوس کرتے ہیں؟

اگر مذکورہ سوالات کا جواب آب "بال" میں دیں گے تو اس صورت میں آپ ڈرپوک ہیں۔"

'کیا آپ کا خیال ہے کہ لوگ آپ کو بے و قوف سمجھتے ہیں؟ آپ کو اچھی طرح نہیں پہچانے؟ بمیشہ آپ کی مخالفت کرتے ہیں؟ کیا آپ اپنے ماضی اور ہاتھ سے گئی چیزوں کے بارے میں بہت زیادہ سوچتے ہیں؟ کیا آپ سمجھتے ہیں کہ ماضی میں کی چیزیا کی مخض کی نبیت ہیں؟ کیا آپ سمجھتے ہیں کہ ماضی میں کی چیزیا کی مخض کی نبیت آپ کی گناہ کے مر تکب ہوئے ہیں خواہ سے گناہ و قوع پذیر ہوا ہویا نہیں؟"

کیا آپ بیشہ اپ بی بارے میں سوچے رہتے ہیں؟ کیا بیشہ اپنے اوپر آنے والی اختالی مشکلات سے خوفزدہ رہتے ہیں؟ کیالوگوں کی یاوہ گوئیاں جلد آپ پر اثر انداز ہوجاتی ہیں؟ کیاغضہ کے موقع پر خود کو بحق بھٹڈا کرنا ضروری سجھتے ہیں؟ کیاعام طور پر لوگوں سے ملنے جلنے سے بیزار رہتے ہیں؟ کیااپ تعصبات میں شدّت برتے ہیں؟ کیا لوگوں سے دوستی اور محبت کا رشتہ استوار کرنے میں ترود کاشکار رہتے ہیں؟

یہ تمام علامات خوف کے گوناگوں رنگ ہیں۔"

بعض افراد کی مہم اور نامعلوم وحشت میں جالا ہوتے ہیں اور اپ خوف کی وجہ بتانے سے عاجز رہتے ہیں۔ یا پھر انتمائی نزد کی افراد ان کے درد آشنا ہوتے ہیں۔ البتہ عمر کا تقاضا بھی خوف و اضطراب کی کیفیت پر براہ راست اثر انداز ہو تا ہے۔ یہ نفیاتی کیفیت بچینے کی خصوصیات میں سے ہے۔ بچین کی سرحد عبور کرنے والے وہ تمام لوگ جو ابھی شعور و اوراک کی منزل پر نہ پہنچے ہوں اور چیزوں کو تمیزو تشخیص دے سکنے کے زمانے سے دور ہوں ان کی روح خواہ ناخواہ 'کم یا زیادہ ایک طرح کے خوف ووسواس کے عالم میں رہتی ہے اور بالانتريه براعيب انسان مين موجود پيشرفت و ترقی کی حس اور کامياني كم تمام عناصر کو نابود کرکے رکھ ویتا ہے۔ بدن اور ذہن کی فعالیت کو گھٹا ویتا ہے اور انسان کے ہاتھوں انجام پانے والے تمام کاموں میں اس کے بڑے آثار نمایاں طور پر جھلکنے لگتے ہیں۔ نیز اس قتم کا خوف کسی طرح بھی سودمند نہیں ہو تا اور احمالی خطرات خواہ رونما ہوں یا نہ ہوں ان سے قبل از وقت خوفزدہ ہونا وقت کے اتلاف اور معنوی اور جسمانی صلاحیتوں کے نقصان کے سواکوئی متیجہ نہیں ویتا۔ ان مفترات کی بنا پر بد بختی اور مشقت کے ظاہر ہونے کے وقت انسان میں ان سے مقابلہ کی جرات و قوت باقی نہیں رہتی۔

خوف و ہراس کی حالت متعدد صور توں میں ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر ''کولز'' کہتا ہے۔

دوکیا آپ کو اپنی ذات پر اعتاد نمیں؟ کیا آپ خود کو طالات زمانہ کا سامنا کرنے پر قادر نمیں پاتے؟ کیا آپ ایک سخت و دروناک نقص کی بنا پر نالہ و فریاد بلند نمیں کرتے؟ کیا لوگوں کا چوم آپ کو مضطرب

كرسكتك اليي عادات كوبتدرت ختم كرنا چاہئے۔

انسان کا صرف اپنے اضطراب کی بے بنیادی سے آگاہ ہوجانا اس سے نجلت کے لئے کافی نہیں۔ بلکہ اس مقصد کے لئے مسلسل کوشش ضروری ہے۔ اسے چاہئے کہ آزار پہنچانے والے اندیشوں کے سرچشہ کو بند کرے ، اور اس کے برخلاف مثبت خیالات کے لئے زبن کے دریئے کمل طور پر کھول دے۔ اس طرح عظیم کامیابیوں کے لئے زبین ہموار ہو سکتی ہے۔ جس طرح بلب روشن اور گل کرنے کے لئے بیلی کے بٹن کو استعال کیا جس طرح انسان کو چاہئے کہ جب اس کی روح کو و حشتاک تاریکیوں جاتا ہے اس طرح انسان کو چاہئے کہ جب اس کی روح کو و حشتاک تاریکیوں جاتا ہے اس طرح انسان کو چاہئے کہ جب اس کی روح کو و حشتاک تاریکیوں خیقتوں کے گھیرا ہوا ہو تو وہ قر و شعور کی کلید کو استعال میں لائے اور زندگی کی حقیقتوں

اور ردشنیوں کو دیکھے تاکہ اس کا ذہن بے جاخوف و ہراس کے بارِ گرال سے چھٹکارا حاصل کر سکے۔

ایا مخص جو زندگی کے معمولی معمولی مسائل تک کے بارے میں بے بنیاد اندیشوں میں جتا ہو' اسے چاہئے کہ سب سے پہلے ان اندیشوں کی چھان بین اندیشوں میں جتا ہو' اسے چاہئے کہ سب سے پہلے ان اندیشوں کی چھان بین کر جو اس کے روحانی اور ذہنی اعتدال کو در ہم برہم کئے ہوئے ہیں۔ تاکہ اسے معلوم ہوجائے کہ خوف و ہراس میں جتال ہوکر کوئی مثبت کام انجام نہیں دیا جاسکا بلکہ ہرکام اپنی جمیل کے لئے چارہ جوئی کا متقاضی ہے۔ پھراسے چاہئے کہ بیاد خیالات اور لغو تصورات کی جگہ روح کے گازار میں امید و آر زو کہ بیاد خیالات اور ایک اہریا غبان کی مانند آن کی پرورش کرے۔ کے بودے کاشت کرے اور ایک اہریا غبان کی مانند آن کی پرورش کرے۔ کے خیالات کی پیداوار ہے اور ایک خوف و ہراس آدمی کے اپنے خیالات کی پیداوار ہے اور ایک خوف و ہراس آدمی کے اپنے خیالات کی پیداوار ہے اور ایک خوف و ہراس آدمی کے اپنے خیالات کی پیداوار ہے اور ایک خطرات صرف انسان کے ذبین میں موجود ہوتے ہیں خارج میں ان کا کوئی وجود

جب انسان زندگی بر کرنے کے لئے اپنے طے کئے ہوئے اصولوں پر سختی سے عمل در آمد کرنے پر آمادہ ہو تو مصائب اور دشواریوں کو بمادری کے ساتھ برداشت کر تا ہے۔ مشکلات سے مردانہ وار نبرد آزماہو تا ہے اور یاس و ناامیدی کو اس کے قریب پھٹلنے کی جرات تک نہیں ہوتی۔

بت سے لوگ جو اپنی صلاحیتوں کے بل بوتے پر زندگی میں حساس اور نمایاں مقام حاصل کر سکتے ہیں اور اپنے ذہن سے خوف و ہراس دور رکھنے کی کافی قوت رکھتے ہیں ضروری شجاعت کے فقدان کی بنا پر شاہراو ترقی پر سلا قدم بھی نہیں اٹھا پاتے لنذا ان میں موجود تمام صلاحیتیں برباد ہوجاتی ہیں۔ وہ چیز جو زندگی کی باگ ہاتھ سے چھوٹ جانے کا سبب بن سکتی ہے غیر ذمہ داری اور ناتمام ارادے باند ھنا ہے۔ اپنا وقت ضائع کرنا اور ایسے سانحوں کے بارے میں سوچنا جن کا ممکن ہے بھی بھی سامنا نہ ہو انسان کو ناقابلِ تلافی خطرات و نقصانات سے دو چار کردیتا ہے۔

"فيكير"كتاب- و المناهد علام المال المالية الما

"جو شخص شمد کی مکھی کے ڈنگ سے ڈر آ ہو اس میں شد کے چھتے کا مالک بننے کی صلاحیت نہیں ہوتی۔"

ہر زمانے میں 'ہر شخص کے پاس اپنے بے جاخوف سے نجات کا امکان موجود ہے اور وہ اپنے زئن سے نضول خیالات کو نکال کر اُن کی جگہ مفید اور امید افزاخیالات کو دے سکتا ہے۔

کسی مخص کا ارادہ خواہ کتناہی قوی ہو اور اس کا کمال مطلوب کتناہی ارجمند و عالی کیوں نہ ہو پھر بھی وہ اپنی بعض عادات سے دفعتاً نجات حاصل نہیں تاریخ کی وہ عظیم شخصیات جنهوں نے اپنی قوموں کی نجات میں بھرپور اور انتهائی موثر کردار اداکیا ہے اور انہیں جانفرسا حالات سے رہائی دلائی ہے عموماً پر تحرک اور روح شجاعت سے سرشار ستیاں تھیں۔ اور ای صفت کے کمال کی بناء پر ان کی دو سری استعدادوں نے بھی جِلاپائی تھی۔

بنابرای اس عظیم اخلاقی صفت (جو سود مند ترین انسانی فضائل میں سے ا کے ہے) کے حصول پر توجہ دینا ہر محض کا فریقنہ ہے۔ وہ مسائل جنہیں حل مونا چاہئے 'وہ کام جنہیں انجام پانا چاہئے اور وہ نتائج جو حاصل ہونا چاہئیں گو کہ ہر کسی کے ساتھ مختلف ہیں لیکن بنیادی طور پر ان کا جامہ عمل پننا انسان کی شجاعت سے وابست ہے۔

كتنى بى مفيد تجاويز ' سودمند خيالات اور اصلاحي نظريات بين جو بعض افراد کے زہنوں میں پرورش پاتے ہیں لیکن خوف ووحشت کی بنا پر وہ لوگ ان کے اظمارے عاج رہے ہیں۔ ایسے لوگ ورحقیقت انتمائی استعداد اور لیافت کے حامل ہونے کے باوجود شجاعت کی روح سے عاری ہوتے ہیں۔

کا کے لوگ کیونکہ جرات نہیں رکھتے اس کئے اپنے افکار کی در تھی پر ایمان رکھے کے باوجود کمال اطمینان کے ساتھ انہیں لوگوں کے سامنے پیش نہیں کریاتے۔ جب بھی انہیں اے مفوع اور بلان دو سروں کے سامنے پیش كرنے كاموقع ديا جاتا ہے فوراً ان پر خوف و سراسمگى كى كيفيت طارى موجاتى ہے۔ یوں محسوس ہونے لگتاہے بیسے وہ خود اپنے افکار کے بارے میں بے یقینی میں مبتلا ہوں۔ حد تو یہ ہے کہ ساجی اور علمی موضوعات پر منعقدہ بعض مباحثوں میں دیکھاگیا ہے کہ بہت سے لوگ محض اس اختال کی بنایر کہ مخالف آراء کا نہیں ہو آ۔ یہ حقیقت روش ہوجانے کے بعد انسان بڑی حد تک اپنے خوف و ہراس پر غلبہ حاصل کرلیتا ہے اور اسے ایک انمول آسودگی میسر ہوجاتی ہے۔ نه بزُدلی اور نه ہی گتاخی

علم اخلاق کی رو سے ہر "فضیلت" افراط و تفریط کے درمیان واقع ہوتی ہے۔ بنابرای "شجاعت" وہ نضیلت ہے جو گتاخی اور بڑوں کے وسط میں واقع ے۔ جو مخص ایک ست سے گتافی اور دوسری سے بزدل سے اس بچائے ہوئے ہو وہ "شجاع" کملائے گا۔

یہ ایک سلمہ حقیقت ہے کہ مخلف میدانوں میں انسانی ایجادات حی قدرتی منابع اور براعظموں کا انکشاف تک بهادری اور شجاعت کے مرمون متت ہے۔ اس فضیلت کے حامل افراد نے بعض علوم و فنون کو ترقی و کمال کی سرحدوں تک پنچایا ہے۔

روحانی قوتیں ہی انسان کی ترقی و سربلندی کا اصل عامل ہیں اور زندگی کے میدان میں وہی شخص عظیم اور نمایاں کامیابیاں حاصل کرتا ہے جو طاقتور روح کا مالک ہو۔ شجاعت و شمامت کے بغیر ہر گز فکری و ساجی انقلابات کا ظہور ممکن さられるとはなりとはなりというできました。

مادی اور معنوی پیشرفت کے سلسلہ میں اس نمایاں صفت کا کردار اور اس سلسلہ میں حاصل ہونے والے عملی تجربات اس موضوع کے بارے میں بدیین ترین افراد کو بھی اس کا معقد کردیتے ہیں۔ طاقتور روح کے حامل افراد کے کردار و عمل کی قوت اور اثر و نفوذ بخوبی اس مسئلہ کو ثابت کرتے ہیں۔ تاوا قنیت ہے۔ ایک شجاع انسان بخوبی جانا ہے کہ انسانی حیات طرح طرح کی مختیوں اور مصائب کے محراہ ہے اور ان دشواریوں کا سامنا ہونے پر مخل و بردواری کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑنا چاہے۔ للذا مشکلات پیش آنے سے پہلے بی خود کو انہیں پرداشت کرنے کے لئے تیار رکھنا ضروری ہے۔

حوادث کے واقع ہونے سے قبل ہی ان سے ہوشیار ہونے کی بنا پر انسان بدی صد تک ان سے مقابلہ کے لئے پہلے ہی سے تیار ہو تاہے اور یوں صادہ اس پر غیر معمولی طور پر اثر انداز نہیں ہوتا۔ اس کے برخلاف اگر کوئی شخص حوادث کا سامنا کرنے پر تیار نہ ہو تو جو اس کوئی صادہ رونما ہو تاہے وہ حواس باختہ ہوجا تاہے اور اس کی حالت دگرگوں ہوجاتی ہے۔

خفلت اور بے توجی حادثات اور ناگوار اتفاقات کو حد سے زیادہ ضرر رسال اور وحشت خیزینا دیتی ہے۔ اس کے بَرخلاف حوادث کا سامنا کرنے پر آمادگی کی وجہ سے انسان ان کے آثار و نتائج کو حقہ اعتدال میں رکھنے کے سلسلہ میں چارہ جوئی کرسکتا ہے۔ مقابلہ کی راہ جموار کرسکتا ہے۔ میں چارہ جوئی کرسکتا ہے۔

دانسان کو بیشہ عموار کے وار کی مانند آگے بردھنا چاہئے اور بالاً خر شمشیر بھت ہی جان سے گزر جانا چاہئے۔ صرف ناداں و ناتواں افراد بی حواوث کے تھییڑوں کے سامنے سرنگوں ہوتے ہیں اور فقط ضعیف لور کمزور اشخاص ہی ہجشہ مصائب و دشواریوں کا رونا روتے رہتے

جب تک آپ کو خطرہ کی کیفیت اور اس کے وقوع پذیر ہونے کے

سامنا کرنا پڑے گا اپنے نظریات کا معمولی سادفاع کئے بغیری بسپائی اختیار کر لیتے ہیں اور اپنے الفاظ کو واپس لے لیتے ہیں۔ ہر چند ان کے افکار و خیالات دو سروں سے کہیں زیادہ منطق اور متدل ہی کیوں نہ ہوں۔

کسی انسان میں اس حالت کے پیدا ہونے کے اسباب و عوائل پر شخفیق کی جانی چاہئے جب تک ان عوائل کی تشخیص نہ ہوجائے قکری آبودگی اور نفسیاتی شمامت کا حصول ممکن نہیں۔ ممکن ہے یہ فخص اپنے بچینے میں پر امید اور بلند ہمت رہا ہو لیکن بعض حوادث کے ظہور نے اس کی استعداد کی پرورش روک دی ہو۔ یا اس کے اساتذہ اور سرپر ستوں نے اپنی غفلت یا جمالت کی بنا پڑائ شمر کوب کردیا ہو۔

جب یہ بات فابت ہوجائے کہ کسی فحض کے اندر تھیری صلاحیتیں کمرور پڑچی ہیں تو انہیں تقویت پنچانے کے لئے بنیادی طریقے افقیار کرنے چاہئیں۔ اگر وہ اپنے پورے وجود پر مسلط بے وجہ کے خوف سے نجات عاصل کرسکتا ہے تو بتدر تے اس کے اطمینان نفس میں اضافہ ہو تا چلا جائے گا۔ شمامت اور شجاعت کی تھیری قوت کے بل ہوتے پر ہی شک و تردید اور خوف و وسوسہ کی عالت سے چھٹکارا عاصل کرکے اس کی جگہ سکون و راحت کو جگہ دی جاسکتی

## زندگی کی خصوصیات سے ناوا تفیت

اضطراب کی شدّت اور اس کے ایک خطرناک خوف کی صورت میں تبدیل ہوجانے کے متعدد عوائل میں سے ایک عائل زندگی کی خصوصیات سے

مشتل ہونے کے باوجود ان کے بای دن بدن تنا تر ہورہ ہیں اور ان کی روح آپسی محبت اور باہمی الفت سے محروم ہوتی جارہی ہے۔ اخلاص اور مہرو محبت جو گزشتہ زمانے کے لوگوں کے روابط پر حاکم تھے آج اُن کی جگہ اجبنیت اور بے حسی کا احساس غالب ہے۔ لوگوں کے مختلف طبقات کی ایک دو سرے سے دوری نے بگا تگی اور بے کیفی کا احساس شدید کردیا ہے اور اس کے باوجود کہ سب ایک دو سرے کے جوار میں زندگی بر کرتے ہیں ایک دو سرے کو نہیں جانے اور ایک دو سرے کی اخلاقی و نفیاتی خصوصیات سے نا آشنا ہیں اور ایک دو سرے کی مرورت کے وقت شدیت کے ساتھ بخل سے کام دو سرے کی مرورت کے وقت شدیت کے ساتھ بخل سے کام لیتے ہیں۔

ہے مہری ' بے انصافی 'گوناگوں خرابیاں اور اپنی ذمہ داری سے پہلوتھی ہراس و اضطراب کاموجب ہیں۔ دراصل خوف ایک طرح کی سزا ہے جو انسان کو فضائل کی راہ سے انحراف کی بناپر ملتی ہے۔ ایک امر کی مفکر کے بقول۔

"اجماعی روابط کے دوران محبت و مواسات میں کی بھی قتم کا نقص شدید سرا کا موجب ہو تا ہے۔ یہ سزا جیساکہ ہم دیکھتے ہیں "خوف" ہے۔ جب جب کے میں اپنے ہم نشینوں سے اخلاص کے ساتھ میل جول رکھتا تھاان سے ملاقات میں کسی طرح کی کراہت محسوس نہ کرتا تھا۔ ہماری روحیں بھی بے رنگ بانی کی مائند ایک دو سرے میں مرغم ہوتی ہماری روحیں بھی بے رنگ بانی کی مائند ایک دو سرے میں مرغم ہوتی ہیں۔ لیکن جول ہی ہمارے اندر اخلاص کی کمی واقع ہوتی ہے، ہمارے دو نیم ہونے کا عمل شروع اخلاص کی کمی واقع ہوتی ہے، ہمارے دو نیم ہونے کا عمل شروع

بارے میں شک و شبہ ہو اور جب تک اس عادیۃ سے نجات پا جانے کے سلسلہ میں پُر امید ہوں اس وقت تک ضعف و ناتوانی کا اظہار نا کیجئے اور جوش و خروش کے ساتھ ثابت قدم رہئے۔"

(افكار شوينهاور-ص4)

آگاہی و آشنائی خوف و ہراس میں تخفیف کا بنیادی ذریعہ شار ہوتی ہے۔ جوں جوں انسان علمی ترقی و پیشرفت کررہاہے اس قدر اس پہنے جانکاہ خوف کا دباؤ کم ہورہا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ وہ بے شار عوامل جو انسانی تاریخ کے مخلف ادوار میں وحشی اور نیم وحثی افراد کے خوف و وحشت کا موجب سے آج آئی لوگوں کے سامنے کوئی حیثیت نہیں رکھتے جو باشعور اور علمی کمال سے بہرہ ور

ہیں۔ تجربہ اس حقیقت کا بھترین گواہ ہے کہ آگاہی و واتفیت خوف و وحشت کی جگہ سکون و راحت کو دے دیتی ہے۔ اس حقیقت کی بنیاد پر تمام نفسیات داں محض مجھول سے آشائی اور باعث آزار خوف کی پیدائش کے اسباب سے واقفیت کو وحشت انگیز خیالات اور تشویش کے علاج کا ایک حصتہ شار کرتے

اس نکتہ کو بھی فراموش نہیں کرنا چاہئے کہ اگرچہ علمی ترقی کے نتیجہ میں قدیم وحشت میں قابلِ لحاظ کمی واقع ہوئی ہے لیکن دو سری طرف لوگوں کی زندگیوں میں رونما ہونے والے جدید تغیرات کے نتیجہ میں گزشتہ بے بنیاد اور لغو خوف و ہراس کی جگہ ایک نے اضطراب نے لے لی ہے۔ صنعتوں کے قیام کے نتیج میں بوے بوے شروجود میں آئے ہیں۔ ان شروں کے کیٹر آبادی پر

ar .

011

ہدف تک پہنچانے والے ہوں اور اپنی صلاحیتوں کو ایسے ہی وسائل کے حصول میں صرف کرتا ہے جن کے ذریعہ وہ جلد از جلد اپنے آمال و آرزؤں تک جاپنچے۔

لیکن ایک ایبا مخض جس نے خود کو اس قتم کی خواہشات کی اسیری سے آزاد رکھا ہو وہ کسی صورت اپنی قوتوں کو بے قید و شرط ان اہداف کی راہ میں صرف نہیں کرنا کیونکہ وہ اپنے نفس کا مالک اور اس قتم کی خواہشات کی غلامی سے آزاد ہے۔

اسلام ہیم و امید پر تکیہ کرتے ہوئے ہر قتم کے ایسے خوف و ہراس کو جو حالات و واقعات میں کی تہدیلی کا موجب نہیں ہو تا بلکہ روح پر ایک طرح کا بوجھ بن جاتا ہے دور پھینک دیتا ہے۔ کیونکہ الی تشویش و اضطراب جو حقائق کی تلخی کو کم نہ کرسکے کسی کام کی نہیں۔ نیز یہ بھروسہ نفس کو دنیاوی امور اور ذندگی کی ذوال پذیر نعموں سے وابستگی ہے بھی آزاد کرتا ہے 'میدانِ عمل میں کوشش و کاوش پر ابھارتا ہے اور اسی طرح انسان کے باطن سے گراہ کردینے والی جرچیز نکال کر روح کو انحراف و کجی سے دور رکھتا ہے۔ یہاں تک کہ انسان کر انقدر اور طاقت ور زندگی بر کرنے لگتا ہے اور خداوندِ عالم کی لازوال کرت و قوت کے مواکی اور چیز کو بھروسہ کے لائق نہیں سجھتا۔

اسلام کتائے کہ انسان کو رعب و دہشت میں جتلا رکھنے والے عام عوامل نہ تو ذاتاً اس قابل ہوتے ہیں کہ کسی کو سود و زیاں پنچا سکیں اور نہ ہی از خود کسی کی کوئی مدد کر سکتے ہیں للذا ان سے خوف و ہراس بے جا ہے۔ صرف وہ زیردست قدرت خوف کے لاکق ہے جس کے سلد و اقتدار اور تصرف میں تمام زبردست قدرت خوف کے لاکق ہے جس کے سلد و اقتدار اور تصرف میں تمام

ہوجاتا ہے۔ ہم جو چیز اپنے لئے پند کرتے ہیں وہ دو سرے کے لئے
پند نہیں کرتے ' ہمارا ہمایہ ہم سے آزردہ خاطر ہوجاتا ہے ' وہ ہم
سے اتنا ہی دور ہو تا چلا جاتا ہے جتنا ہم اس سے پہلونہ کرتے ہیں۔
اب اس کی آنکھیں ہمیں خلاش نہیں کرتیں۔ ہماری فطرت کے
درمیان جنگ کا آغاز ہوجاتا ہے۔ اس کے دل میں نفرت پیدا ہوجاتی
ہے اور میرے دل میں اس سے خوف بیٹھ جاتا ہے۔
جال بھی بے اعتباری اور ایک دو سرے سے خوف ہوگا وہاں لانما فساد رونما ہوگا۔"(فلفراجماعی۔ سم سے می فساد رونما ہوگا۔"(فلفراجماعی۔ سم سے سے فون ہوگا وہاں لانما فساد رونما ہوگا۔"(فلفراجماعی۔ سم سم)

#### اميدوبيم دونول فطري مين

فطرۃ انسان میں امید و ہیم دونوں پائے جاتے ہیں۔ یہ دونوں عناصر پر اکثر کے دفت ہی ہے انسان میں موجود ہوتے ہیں اور اس کے ساتھ ہی ساتھ ان کی بھی نشوونما ہوتی ہے۔ درد و رنج اور فقرو ناتوانی کا خوف وہ احساس ہے جو انسان کے باطن ہے سر اُبھار آ ہے۔ دو سری طرف انسان امن 'راحت' محکین اور آسودگی۔۔۔۔ کی امید رکھتا ہے' ہر آرزد کے بَر آنے کے بعد بِلا فاصلہ انسان کے دل میں ایک نئی آرزد جنم لے کرگزشتہ آرزد کی جگہ لیتی ہے۔ خوف و رجا زندگی کے افکار و اعمال اور ہدف و سمت کو معیتن کرتے ہیں اور انسان ان کی قِتم اور بیانے کی مناسبت سے زندگی کی راہ کا انتخاب کرتا ہے۔ ایسا مخص جس کے افکار پر مال و دولت' مرتبہ و مقام کی آرزد کا قبضہ ہو وہ اس بنیاد پر اپنا ہدف معیتن کرتا ہے اور ایسے اقدامات اٹھاتا ہے جو اسے اس بنیاد پر اپنا ہدف معیتن کرتا ہے اور ایسے اقدامات اٹھاتا ہے جو اسے اس

"وان الدار الأخرة لهى الحيوان لوكانوا يعلمون" "اصل زندگى كاگر تو دار آخرت بكاش يه لوگ جائے۔" (سوره عكبوت٢٩- آيت ٢٢)

اسلای تعلیمات میں جو بار بار خوف خداکی تاکید کی گئی ہے وہ دراصل خود اپنے اعمال سے خوف کی تاکید ہے۔ اس قتم کا حوف نہ صرف زیاں کا سبب نمیں بلکہ نمایت وسیع و فراواں فوائد کا حال ہے جو انسان کے تمام اعمال و افعال پر چھائے ہوئے ہوتے ہیں۔ بڑے اعمال کے تاگوار نتائج کا خوف انسان کو ان سے پر بیز پر آمادہ کرتا ہے ور رسال غرائز پر کنٹرول کرتا ہے اور انسان میں نظم وضط پیداکرتا ہے۔

خوف خدا کے بغیر خداونر عالم سے محض بے انتاء رحت کی امید رکھنا انسان کو بے لگام کردیتا ہے اور بہت سے مفاسد کاسب ہے۔

ایسا فخص جس کا قلب خداوند عالم سے فظ (رحمت کی) امید سے لبریز ہو وہ پلاخوف و خطر ہر عمل کا ارتکاب کرتا ہے اس کے باوجود ذات اللی سے (رحمت کی) امید رکھتا ہے۔ عمکن ہے اس کے تمام اعمال و کردار تباہ و برباد ہوجائیں چربھی اس سے رحمت کی امید ذرہ برابر کم نہ ہو۔

بنابرای ذات الی سے بے خونی انسان کے اعمال کی جابی و بربادی پر منتی موتی ہے۔ اس بنا پر اسلامی تعلیمات آکید کرتی ہیں کہ انسان خوف اور امید کے درمیان درمیان رہے۔ یعنی خداوند عالم کی بے کنار رحمت کی امید کے ساتھ ساتھ اپنے اعمالِ بدسے خوف زدہ رہے اور اپنے کردار کے بارے میں غرور و نخوت کا شکار نہ ہو۔

موجودات کا کتات ہیں اور جو بخشنے والا اور مرمان ہے۔ قرآن كريم اس حقيقت كى جانب ان الفاظ مين اشاره كريا ، "قل من يرزقكم من السماء والارض امن يملك السمع والابصار ومن يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحي و من يدبر الامر فسيقولون الله فقل افلاتتقون" ("بغيم) زرا ان سے پوچھے كه زمين و آسان سے كون تريس منق ويتا عج؟ اور كون ع جس في تهميس آكه و كان عطا كني؟ اور كون مردہ سے زندہ اور زندہ سے مردہ کو نکالیا ہے؟ اور کون سارے امور ک تدبیر کرتا ہے؟ توب سب میں کس سے کہ "الله"۔ تو آپ کھے کہ پراس سے کیوں نہیں ڈرتے۔" (سورۂ یونس ۱۰۔ آیت اس) دوسری طرف انسان کیونکه فطرتاً طرح طرح کی لذائذ و نعمات اور دنیاوی كامرانيوں كا خواہاں ہو آ ہے لنذا اسلام كى كو ان ياكيزہ نعمات سے اور لذتوں سے محروم رہنے کی تلقین نہیں کر آاور دنیاوی امور سے انفراف و چٹم یوشی پر نہیں ابھار تا۔ لیکن اسلام انسان کارخ جھوٹی اور ناپائیدار خواہشات سے موڑ کر حقیقی اور واقعی آرزوں کی جانب کرتا ہے اور بشر کو ناپائدار لذتوں کے فریب ے مخاط رہنے کی تاکید کرتا ہے اور اے تنبیہ کرتا ہے کہ وہ شہوات اور نفسانی خواہشات میں اس قدر غرق نہ ہو کہ حقیقی اور جادید انی لذتوں کے حصول سے محروم رہ جائے۔ اور ہرحال میں اس کی توجہ اس جانب مبذول کراتا ہے کہ پیم خوشنودی رب اور رضائے اللی کا طلبگار رہے۔

ایسے افراد جو علم و ایمان کے اسلحہ سے لیس ہوں اور جن کے دامن گیر خداوندِ عالم کی عادلانہ سزا کا خوف ہو النی احکام و فرامین کی پابندی کے سلسلہ میں ان کا محرک خداوندِ عالم کے اوامر کی اطاعت اور اس کے منہیات سے پر ہیز ہو تاہے۔

جیے کی خطرہ کا پیگی علم انسان کو اس کے تدارک پر آمادہ کرتا ہے اسی طرح عذاب اللی کا خوف انسان کو اپنے ہمہ جانبہ فرائض کی ادائیگی پر راغب کرتا ہے اگناہ کی آلائٹوں سے آلودہ ہونے سے باز رکھتا ہے اور اس بات کا موجب ہوتا ہے کہ انسان ہر حال میں اور بھیشہ اپنی حقیقی کامیابی اور سعادت کو پیش نظرد کھے۔

قرآنِ كريم علم و دانش كو اس عامل ك بطور متعارف كراتا ب جو انسان ميں خوف پيداكرك اس كو خطروں سے آگاه كرتا ہے۔ "انسما يخشے الله من عباده العلموا" "الله سے ڈرنے والے اس كے بندوں ميں صرف صاحبانِ معرفت "بيں-"(سورة فاطر ٣٥٥-آيت ٢٨)

بے شک علم و دانش اپنے حامل کو دانشمندوں کی صف میں لے جاتا ہے'
باطن کی پاکیزگی اور تهذیب و تزکیر رفض کا موجب ہوتا ہے' حصولِ کمال کے
سلسلہ میں روح کے کام آتا ہے' خداوندِ عالم کی بے پایاں قدرت اور حق کی
پرستش کی جانب رہبری کرتا ہے۔ علم ہی انسانی عقل و ضمیر کو جرم و محاصی سے
آلودہ نہیں ہونے دیتا بلکہ نظامِ ہتی کی خلقت اور پروردگارِ عالم کی عظمت کے
بارے میں فکر کے اہم ترین اسباب میں سے ہے۔

حفرت الم جعفر صادق عليه العلام فرماتين.
"الخوف رقيب القلب والرجاء شفيع النفس و
من كان بالله عارفاً كان من الله خائفاً واليه راجياً،
و هما جناحا الايمان يطير بهما العبد المحقق
الى رضوان الله و عنياً عقله يبصر بهما الى
وعدالله و وعبده والخوف طالع عدل الله با تقاء و
عبده والرجاء داعى فضل الله وهو يحيى القلب والخوف يميت النفس"

" خوف انسان کے قلب کا تکہبان ہوتا اور امید نفس ہے اس کی خواہشات کی سفارش کرتی ہے۔ جو شخص خدا کو پیچانتا ہے وہ اس ہے خوفزدہ رہنے کے ساتھ ساتھ امید بھی رکھتا ہے۔ یہ دونوں (خوف و امید) ایمان کے دو پر ہیں اور خدا کے وہ بندے جو نظام ہستی اور خلقت میں غورو فکر کرتے ہیں ان پروں کے ذریعہ خدا کی رضا کی جانب پرواز کرتے ہیں۔ وہ خدا ہے خوف و امید کو اپنی عقل کی آنکھ جانب پرواز کرتے ہیں۔ وہ خدا ہے کو فوف امید کو اپنی عقل کی آنکھ سے دیکھتے ہیں۔ خداوند عالم کا خوف انہیں اس کی عدالت جو اس کی عین ذات ہے کی طرف متوجہ کرتا ہے اور عذاب کے جو وعدے اس فی خراتا ہے۔ جب کہ امید اللہ کے فضل و کرم کی جانب راغب کرتی ہے۔

امید دل کو حیات اور زندگی بخشق ہے اور خوف نفس کی سرکوبی کر تا ہے۔" (مجھ البیضا ج ۷ – ص ۲۸۳)

موكه نه جانے يه اعمال بار كاو خدامين قبول بھى موں كے كه نهيں۔" ضرر رسال اور مذموم وہ خوف ہے جس کا سرچشمہ پستی و کمزوری ہو۔ ایسا خوف نہ صرف سودمند اقدامات کے لئے محرک کا کام نمیں کرتا بلکہ انسان کی سعادت عیشرفت اور ترقی میں سترراہ بن جاتا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ پیشوایان اسلام اپنے پیرو کارول کی تربیت و پرورش کے دوران عقل و ایمان کی قوت سے استفادہ کی تاکید کرتے ہیں اور اس طرح انسیں ایسے غیرواقعی خوف و ہراس سے چھٹکارا دلاتے ہیں جو عزم و ارادہ کو متزلزل اور اعتماد نفس کی حس کو

حضرت على عليه السلام في جب خوارج كي خلاف جنگ كے لئے تكلنے كا ارادہ کیا تو آپ کے اصحاب میں سے ایک شخص نے جو علم نجوم سے واقفیت ر کھتا تھا آپ سے کما: اے امیرالموسین ااگر آپ اس وقت میدان جنگ ك لئے فكے تو علم نجوم كى رو سے مجھے انديشہ ہے كہ آپ اپ مقصد ميں کامیاب نہ ہو عمیں گے۔

يه س كراميرالمومنين في فرمايا:

ولی تسارا خیال ہے کہ تم ایس گھڑی کا پت دیتے ہو کہ اگر کوئی اس من فلے گاتو اس کے لئے کوئی بڑائی پیش نہ آئے گی اور اس لھے سے خردار کرتے ہو کہ اگر کوئی اس میں نکلاتوات نقصان اٹھاتا برے گا۔ توجس نے تمهاری بات کو صحیح جانا اور اس کی تائید کی اس نے خدا کو جھٹلایا اور مقصد کو یان اور مصیبت کو دور کرنے کے سلسلے میں خود کو الله كى مدد سے بناز مجھا۔

"الذين يذكرون اللهقياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون فيخلق السماوات والارض ربناما خلقت هذاباطلا سبحانك فقناعذابالنار" "جولوگ اٹھتے ' بیٹھتے ' لیٹتے خدا کو یاد کرتے ہیں اور آسان و زمین کی تخلیق میں غور و فکر کرتے ہیں۔ کہ خدایا تونے یہ سب بے کارپیدا نہیں کیا ہے۔ تو پاک و بے نیاز ہے ہمیں عذاب چنم سے محفوظ فرما-"(سورة آل عمران ١٠ آيت ١٩١)

قرآن كريم دور انديش اور مدايت كو بهي خوف و خشيت الني كي پيدادام قرار ويتا ہے۔ الله ملك الله الله الله الله الله

"سيذكرمن يخشلي" الماليات الماليات وجو مخص ڈر تاہے وہ نصیحت قبول کرے گا۔"

(سورة اعلى ٨٥- آيت ١٠)

ایک مخص نے رسول اکرم سے دریافت کیاکہ آیت کریمہ "والذین يؤتونما اتواو قلوبهم وجلةانهم الى ربهم راجعون" (اوروه لوگ جو بقدر امکان راو خدامی دیتے رہتے ہیں اور انسیں سے خوف لگا رہتا ہے کہ پلٹ کر اس کی بارگاہ میں جانے والے ہیں۔" سورہ مومنون ۲۳ آیت۲۰) سے مراد کیا ایا مخص ہے جو چوری 'زنا اور شراب نوشی جیے فتیج اعمال انجام ویتا ہو اور خدا سے بھی ڈر تاہو؟

الخضرت نے فرمایا: "اس سے مراد ایبا شخص ہے جو نماز قائم كرتا ہو روزه رکھتا ہو' دو سرول کی مدو و اعانت کرتا ہو اور ساتھ ساتھ یہ خوف بھی رکھتا "ہم زندگی میں روزانہ متعدد ایے افرادے ملتے ہیں جنبول نے خود ر خوف و ہراس کو اس قدر مسلط کرلیا ہے کہ اس نے انہیں مھٹنے کوا

بت سے ایے ہیں جو خوف کی بنا پر اجماعی مرگرمیوں میں شرکت ے گریز کرتے ہیں اور کیونکہ خوف ان پر غالب ہو تاہے اور یہ اس ك زير تلظ مو يك بين اس لئے مرقم كى ذمه دارى سے پلوتى

بت سے طالب علم ڈرکی وجہ سے استاد سے سوال نمیں کرتے یا پھرامتحان کے موقع پر اس قدر خوفردہ ہوجاتے ہیں کہ جواب دیے (یا لکھنے) کی قوت ہی کھو بیٹھتے ہیں۔ بعض لوگ خوف ہی کی بنایر اپنی خطاؤں کے اعتراف سے محبراتے ہیں۔

بكثرت لوگ "نه" كنے كى جرات نبيں ركھتے لينى لوگوں سے اس قدر خوفردہ ہوتے ہیں کہ اگر ان کی اطاعت نہ کریں گے تو گویا کسی مشكل مين جتلا موجائيس ك- يه طرز عمل انسان ير خوف كو مسلط ونے کا موقع فراہم کرتا ہے اور اس صورت حال کا استمرار انسان میں ے خوف پر غلبہ پانے کی صلاحیت کم کردیتا ہے اور مشکلات روز بروزاس میں اضافہ کرتی چلی جاتی ہیں۔

جو فخص اینے اندر جوش و ولولہ پیدا کرنا چاہتا ہے اسے چاہئے کہ اپنے اندر جرات و شجاعت پیدا کرے۔ زندگی گزارنے کے لئے ہر مخص کو جرات و شهامت کی ضرورت ہے۔ کتنا اچھا ہو کہ انسان میں تم اليي باتول كے ذريعہ يہ چاہتے ہوكہ تمارى باتول كى پيروى كرنے والا تمارے گن گائے اس لئے کہ تم نے اے کام کا آغاز کرنے کی اس ساعت کا پتہ بتایا ہے جو اس کے لئے فائدہ کاسب یا نقصان سے بياؤ كاذرىعدى-

پھر جناب امير عليه السلام اپنے ساميوں كى جانب متوجہ ہوئے اور فرمایا: "الله كانام لے كرمحاذ جنگ كى طرف چل بروت (نيج البلاف فيض-١٩٨٥- خطر نبر٧٧)

یوں امیرالمومنین نے اس بے بنیاد گفتگو کو خاطر میں لائے بنا اور اس کی پیش گوئی سے متاثر ہوئے بغیر سرمازان اسلام کو خداوند عالم کی طاقت پر بھروسہ كرتے ہوئے محاذِ جنگ كى جانب روائلى كانتھم ديا اور بالانٹر اس جنگ ميں حضرت على كو فنخ نصيب موكى اور دشمن كو فكست و بزيمت كاسامناكرتا يرا-

اميرالمومنين ايك كلام ميں اپنے پيرو كاروں كويہ تعليم ديتے ہيں كر-" اذا خفت صعوبه امر فاصعب له يذل لك و خاد عالناس عن امثاله تهن عليك "جب بھی کی کام کی مشکل تہیں خوفزدہ کرے اس کے سامنے ڈٹ جاؤیاں تک کہ وہ کام تہارے لئے آسان موجائے۔ تمام تر وشواربوں کے باوجود اس کام کو دو سروں کے سامنے سادہ اور آسان ظاہر کو اس طرح خود بخود تمارے سامنے کامیالی کی راہ ہموار موجائے گ-"(غررالحم-ص١١٩) اس بارے میں نفسیات دان کہتے ہیں کہ-

اس کے باوجود وہ مستقبل میں ناکامیوں ' پیاریوں اور مختلف قتم کے خطرات کی وحشت میں جتلا ہے۔ بے بنیاد خوف اور حیات انسانی کو لاحق خطرات کے اندیشہ ہی ہیں جن کی وجہ سے کتنے ہی ذرخیز اور تخلیقی ذہن جمود و رکود کاشکار ہو چکے ہیں۔ اور کتنے ہی نظریات و افکار اور گرانقدر تخلیقات پر فراموشی کی گرد پڑچکی ہے۔

حفرت مجمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم فرماتے ہیں۔
"شر مافی الرجل شحھالع و جبن خالع"
"وہ برترین صفات جو ممکن ہے انسان کے وجود میں رچ بس جائیں
ان میں سے ایک انتمائی تجوی اور دوسرے حدسے زیادہ خوف
ہے۔"(نیج الفصاحہ۔ ص ۳۸۳)

#### ضعف اراده

ارادے کی کمزوری نامعقول اندیشوں کی پیدادار ہے۔ ممکن ہے شک وشبہ کی حالت ایک گرے خوف کا پیش خیمہ ثابت ہو۔ کسی بھی مسئلہ کے بارے میں شگر و تردیداس پر ایمان کو متزلزل کردیتا ہے۔ للذاجو شخص ابھی ایمانِ کال کی منزل تک نے پہنچا ہو وہ مسلسل شک و شبہ کے تیروں کے ہدف پر رہتا ہے اور ایسے لوگوں میں عام طور پر تزلزل اور غیرارادی بن کی صفات پائی جاتی ہیں۔ باایمان شخص اپنے امور اور مقاصد کے بارے میں شک و شبہ میں مبتلا بایمان شخص اپنے امور اور مقاصد کے بارے میں شک و شبہ میں مبتلا میں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ اس کا ذہن آزردہ کردینے والے ہراس و اضطراب سے خالی ہوتا ہے۔

بچینے ہی سے شجاعت پائی جائے۔ اگر ہم جرات و ہمت کو اپنے اندر برقرار رکھیں تو بوقت ِ ضرورت ہماری قوت وصلاحیت بردھ جائے گ۔ ہمارے ہاتھ میں ایک اچھا طریقہ موجود ہے اور وہ سے کہ خوف پر غلبہ کے حصول کے لئے جو کچھ بھی ضروری ہے اسے انجام دیں۔ زندگ میں ہر کسی کو عمل انجام دینے کچھ مواقع ملتے ہیں۔ لیکن وہ (بھی میں ہر کسی کو عمل انجام دینے کے کچھ مواقع ملتے ہیں۔ لیکن وہ (بھی آشکارا اور بھی مخفی) خوف کے زیرِ اثر عمل کی انجام ہی سے عاجز رہے ہیں۔

مثلاً آب کو کلاس میں ہونے والی بحث میں شرکت کا موقع مانا ب لین آپ کا موقف کیونکہ اپنے کی دوست سے مصادم ہے اور وہ آپ سے کفن اس بناء پر اپنے حق میں رائے لینے میں کامیاب ہوجاتا ہے کہ آپ اُس کی تاراضگی کے خوف ہے اُس کی مخالفت میں رائے نہیں دیتے۔ لنذا آپ بحث میں بھی شامل نہیں ہوتے اور خاموشی سے دیکھتے رہتے ہیں۔ آپ کا پہ طرز عمل خوف کا بتیجہ ہے۔ آگر آپ حالات کا جائزہ لینے کے بعد حسب ولخواہ کام انجام دیں تو آپ اینے اندر شجاعت بیدا کرکتے ہیں۔ یبی شجاعت پیدا کرنے کا رات ہے' اور جتنی مرتبہ آپ یہ عمل دہرائیں گے اتا ہی آپ کی شجاعت برهتی چلی جائے گی اور رفتہ رفتہ آپ اپنے خوف پر غلبہ پالیں گے۔ یا جرات برقرار ہونے کی بنا پر مشکلات کے حل پر بخولی قادر ہوجائیں گے۔"(روان شناسی برای زیستن-ص۲۹۹) آج انسان نے بکشرت طبیعی عوامل کے حصول میں کامیابی حاصل کرلی ہے

جنگ صفین کے زمانہ میں معاویہ کی سپاہ نے فرات کے گھاٹ پر قبضہ کرکے حضرت علی ہے اصحاب اور سپاہیوں پر پانی بند کردیا۔ امیرالمومنین نے نداکرات کے ذریعہ اس مسئلہ کو حل کرنے کی کوشش کی لیکن معاویہ جو دریا کے کنارے پر قبضہ کو اپنی فتح سمجھ رہا تھا کسی صورت بات چیت پر آمادہ نہ ہوا۔

یماں امیرالمومنین کی افواج پانی کی شدید قلت کاشکار تھیں 'جب سپاہیانِ اسلام کی تفکی اپنی انتہاؤں کو چھونے گئی تو جناب امیر الیے اصحاب سے یوں خاطب ہوئے۔

"قد استطعموكم القتال فاقروا على مذلة و تأخير محلة اوردواالسيوف من الدماء ترووامن الماء فالموت في حياتكم مقهورين و الحياة في موتكم قاهرين الاوان معاوية قادلمة من النواة و عمس عليهم الخبر حتى جعلوا نحورهم اغراض المنية"

"ورشمن تم سے جنگ کے لقے طلب کررہا ہے۔ اب تمهارے پاس صرف دو راستے ہیں یا تو تم ذکت و حقارت سے سرِ تسلیم خم کردو یا شمشروں کو خون سے سیراب کرکے بانی سے اپنی بیاس بجھالو۔ تمهارا ان سے دب جانا جیتے جی موت کے مترادف ہے اور زندگی ہے ہے کہ خواہ جان سے گزر جانا پڑے لیکن ان پر غالب ہوجاؤ۔ محاویہ گراہ سرپھروں کا ایک چھوٹا سا جھا گئے بھرتا ہے اور ان سے حقائق جھیائے ہوئے ہے۔ یمال تک کہ ان لوگوں نے اپنے سینوں کو جھیائے ہوئے ہے۔ یمال تک کہ ان لوگوں نے اپنے سینوں کو

اییا مخض جس کی روح ایمان اور خلوصِ نیت سے سرشار ہو اور جو خداوندِ عالم سے الوث بندھن میں بندھا ہو وہ دنیا کی ہرفاسد قوت سے زیادہ طاقتور ہو تا ہے۔ اگر باطل سے مقابلہ کے دوران اس کی مادی قوتیں شکست کھا بھی جائیں تب بھی وہ خود کو بے آسرا نہیں سمجھتا کیونکہ اسے خداوندِ عالم کی ذات پر مکمل بھروسہ ہو تا ہے اور اس کی حقیقی رہبری کے طفیل اس نے ہدایت پائی ہے۔

تباہیوں پر غلبہ حاصل کرنا اور محمراہوں کو راہ راست کی ہدایت کرنا اسلای عقیدہ کا وہ بنیادی عضر ہے جو ایسے مخص کی سرشت میں پایا جاتا ہے اور وہ خداوندِ عالم کی لازوال قدرت کے سائے میں مادی قوتوں کو جو کائنات کی واحد حقیقت نہیں'اپی قوتی ارادی کے زیرِ تسلّط لے آتا ہے۔

امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام اہل ِ مصرکے نام اپنے ایک مکتوب میں ایمانِ کامل کے حامل اپنے گور نرکی روحانی قوت اور شجاعت کی ستائش کرتے ہوئے یوں فرماتے ہیں کہ۔

" تہریں معلوم ہونا چاہئے کہ میں نے اللہ کے بندوں میں سے ایک بندہ تہراری طرف بھیجا ہے جو خطرے کے دنوں میں سوتا نہیں اور خوف کی گھڑیوں میں دشمن سے ہراساں نہیں ہوتا اور فاجروں کی بھڑکائی ہوئی آگ سے بھی زیادہ سخت ہے۔ وہ اللہ کی تکواروں میں سے ایک تکوار ہے کہ جس کی نہ دھار کُند ہوتی ہے اور نہ اس کاوار خالی جاتی ہے۔ " رنج البلانے فیض ص ۱۳۲۲ کتوب نمبر ۲۸۸)

چاہے ایسے مخص کو بھی جو اپنا فریضہ خاموشی اور گمنامی سے انجام ویتا رہے جب کہ دو سرے اپنے مقدس فرائض کو ترک کرکے مال و دولت اکھٹی کرنے میں لگے ہوں اور مشہور بھی ہورہ ہوں۔ شجاعت ضروری ہے اس کے لئے بھی جو جو ہے وہی ظاہر کرے اور اپنے تمام معائب کو نکتہ چینی کرنے والوں کے سامنے ظاہر کردے۔ البختمر شکست کے متیجہ میں طنز برداشت کرنے کے لئے بھی شجاعت درکارہے۔"

"ایما جوان جو آغاز کار ہی میں اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہوئے خوفزدہ رہتا ہے وہ انجام کار میں حتی اپنی مرضی کے مطابق غور و تامل سے بھی ڈرے گا۔

ہم اپی مرضی کے مطابق کتنے ہی کام انجام دینے سے خوفزدہ رہتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ دو سروں کی مائند زندگی بسر کریں 'لباس' طرزِ بود و باش' وسائلِ نقل و حمل خلاصہ سے کہ ہر چیز جدید فیشن کے مطابق اپنانا چاہتے ہیں وگرنہ خود کو معاشرہ سے علیحدہ تصوّر کرتے

"الی بات کے لئے بھی جرات ضروری ہے کہ انسان عام لوگوں کے خیالات کے سامنے گھنے نہ شکیے اور ایسے مراسم جو اخلاق کی سلامتی کے لئے ضرر رسال ہوں ان کی متابعت سے باز رہے۔"

(اسرار کامیابی-ص۱۱)

اربابِ زور و قدرت اور غاصب حکمرانوں سے بے اعتنائی اور انہیں خاطر

تهمارے تیروں کا بدف بنالیا ہے۔"

(نيج البلاغة فيض-ص١٢٩-خطبه نمبراه)

حضرت علی کے اس پُرجوش خطاب نے سپاہیانِ اسلام میں ایک ولولہ پیدا کردیا' ان کی رگوں میں خونِ شجاعت زور مارنے لگا اور ان کے بھرپور حملہ سے معاویہ کی افواج گھاٹ جھوڑ کر بھاگ کھڑی ہوئیں۔ اب دریا حضرت علی علیہ السلام کی سپاہ کے ہاتھ میں تھا۔ لیکن آپ نے کمالِ عفو و درگزر کا مظاہرہ کرتے ہوئے دشمنوں کو پانی سے استفادہ کرنے کی کھلی چھوٹ دے دی۔

شجاعت كاوسيع مفهوم

شجاعت صرف میدانِ جنگ میں بمادری و بے خوفی کے مظاہرے ہی کا نام نمیں بلکہ یہ تمام مراحلِ حیات پر محیط ہے اور مختلف میدانوں میں اس سے استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

"دُوْاكْرْ ماروُن" مختلف مواقع پر روحانی خصوصیات کی قدر و قیمت کو بول بیان کرتا ہے۔

"شجاعت اليے شخص كى بھى ضرورت ہے جو كھدر كالباس پنے ہو جب كہ اس كادوست مخل كالباس زيب تن كئے ہو۔ شجاعت چاہئے اليے شخص كو بھى جس كے سامنے لوگ دھوكہ دہى اور ہيرا پھيرى سے دولت سميننے ميں معروف ہوں اور وہ راو راست پر چلتے ہوئے نادار رہے۔ شجاعت چاہئے اسے بھى جو نمايت بے نیازى سے اس وقت "نه" كے جب دومرے "ہاں" كمہ رہے ہوں۔ شجاعت

طاؤس نے اپنا قصور دریافت کیا۔ خلیفہ نے کہا: تم نے میرے سائنے اپی جو تیاں کیوں اتاریں؟' مجھے امیرالمومنین کے لقب سے کیوں مخاطب نہیں کیا؟ میری اجازت کے بغیریمال سامنے زمین پر کیوں آ بیٹے؟ اور اہانت آمیزلب و لجہ میں کیوں میری احوال پری کی؟

طاؤس نے جواب دیا : تیرے پہلے اعتراض کاجواب یہ ہے کہ میں اس طرح جو تیاں آثار کردن میں پانچ مرتبہ خدا کی بارگاہ میں حاضر ہو تا ہوں لیکن بھی اس وجہ سے خدا نے مجھے عقاب کا نشانہ نہ بنایا۔
تیرے دو سرے اعتراض کے جواب میں یہ کہوں گا کہ تو تمام مومنین کا احمیر نہیں ہے بہت سے اہل ایمان تیری حکومت و خلافت سے ناراض ہیں اور تجھے ابنا امیر تسلیم نہیں کرتے۔

میں نے تیرا نام لے کر اس لئے پکارا ہے کہ خداوندِ عالم بھی اپنے پیغیروں کو ان کے نام سے پکار آ ہے اور قرآن میں انہیں یا داؤد' یا عیلیٰ یا یعیٰ سے فاطب کر آ ہے اور کوئی اس بات کو انبیاء "کی ابت قرار نہیں ویتا۔ اس کے برعکس قرآن کریم ابولہ کو اس کی کوئیٹ سے یاد کر آ ہے۔

جمال تک اس بات کا تعلق ہے کہ میں تیری اجازت کے بغیر زمین پر کیوں بیٹھ گیاتو اس کا سبب یہ ہے کہ میں نے امیرالمومنین حضرت علی ہے۔ سے ساہے کہ ۔

"اگر الل دوزخ كو ديكمنا چاہے مو تو ايے لوگوں كو ديكمو جو خور تو

ی نہ لانا اسلام کے تربیتی محتب کے پیرو کاروں کی ٹمایاں خصوصیت تھی۔ یمال ک کہ یہ معنوی اور روحانی قوتوں کو فوظ رکھتی تھیں۔

"ا پ زمانه خلافت میں ایک مرتبہ بشام بن عبدالملک مراسم عج کی غرض سے ملہ آیا۔ ایک روز اس نے حکم دیا کہ کی ایسے مخص کو وربار میں حاضر کیا جائے جو رسول مقبول کے حضور میں رہا ہو آگ وہ اس سے چند مسائل دریافت کرسکے۔ خلیقہ کو بتایا گیاکہ پینبراسلام کے اصحاب میں سے کوئی بھی اب بقید حیات نہیں۔ یہ س کر اس نے کماکہ اگر ایباہ تو تابعین میں سے کسی کو حاضر کرو آگہ اس سے مستفیض ہو سکوں۔ "طاؤس یمانی" اس وقت کمیہ میں موجود تھے انہیں خلیفہ سے گفتگو اور اس سے ملاقات کی وعوت دی گئے۔ "طاؤس يمانى" وربار مين واخل ہوئے عين خليفه كے سامنے اپنى جوتیاں آباریں۔ اس زمانہ میں خلیفہ کو امیرالمومنین کما جاتا تھا اور ورباريس حاضر ہونے والا خاص آداب سے درباريس داخل ہو آ اور يا امير المومنين كه كربادشاه كو مخاطب كرتا تقاليكن "طاؤس يماني" نے جوتیاں ا تارنے کے بعد ان تمام فضول آواب کو بالائے طاق رکھتے ہوئے بلند آواز میں السلام علیم کما۔ بلا تکلف زمین یہ بیٹے اور بشام ی احوال پری کرنے گئے۔ ان کی بے تکلف روش اور گفتگو ہشام کو بہت تاگوار گزری فطیش میں آکرطائی سے بولا: یہ تم نے کیا طریقہ اختیار کیا ہے؟

ان سے صاف صاف کمہ دو کہ میں نے اب تک ریاکاری کا مظاہرہ کرتے ہوئے تمہارے ساتھ وقت گزارا لیکن آج کے بعد میرا اور تمہارا تعلق حقیقت پر مبنی ہوگا۔ اب میں ازلی اور ابدی قانون کے سواکسی قانون کی پابندی نہ کروں گا۔ اگر تم لوگ جیساکہ میں حقیقت میں ہوں اس حال میں مجھے دوست رکھتے ہو تو خوش آمدید وگرنہ میں تمہاری نیک تمناؤں کا طبگار

اب مجھے اعتماد رہے گاکہ میرے وجود کی گرائیوں میں جو پچھ ہے وہ مقدس ہے اور میں ان کاموں کو جو میرے باطن کی شادمانی اور قلبی رجمان کے مطابق موں گی روز روشن اور سیاہ راتوں میں نمایت قت کے ساتھ انجام دیتارہوں گا۔

اگر ہم حقیقت کی پیروی کرنے لگیں تو بالا خر ریا کی قید سے نجات حاصل کرلیں گے۔

لازماً آپ کی نظر میں بھی اپ دوستوں کے لئے میرا یہ رویت ناگوار ہوگا۔ آپ کا خیال درست ہے لیکن آپ ہی بتائے کہ کیا میں اپنی آزادی اور قدرت کو ان کے احساسات پر فدا کردوں؟ ۔۔۔۔ یقیناً ایک دن ضرور آئے گاجب سب لوگ زندگی کے بارے میں تعقل سے کام لیس کے اور جب وہ حقیقت مطلق کی قلمو میں قدم رکھیں کے تو بالکل صحیح میرے عقیدہ کے متقد ہوجائیں گے اور بی کام کریں گے۔ "(فلفہ ماجماعی ص

طمطراق سے بینے ہوں اور دوسرے لوگ ان کے گرد حلقہ بنائے کھڑے ہوں۔"

ہشام لاجواب ہوگیااور طاؤس سے بولا۔ مجھے نقیحت کو۔ طاؤس نے کہا: میں نے حضرت علی سے ساہے کہ "دوزخ میں خاص فتم کی موجودات ظالم و بے انصاف حکمرانوں کو ڈسنے پر مامور میں۔"

طاؤس ابی گفتگو بہیں ختم کرکے اٹھ کھڑے ہوئے اور فوراً خلیف کی مجل سے باہر تشریف لے گئے۔"(سفینہ البحار-۲۶-ص۹۵)

### ریا کاری خوف کارزِ عمل ہے

ریاکاری انسانی ضمیر میں پوشیدہ خوف و ہراس کا رقبِ عمل ہے جب کہ شجاعت انسان کو ریاکاری کی قید سے نجات بخشتی ہے اور اس کی روح کو حقائق سے پیوست کرتی ہے۔

" والذا يمرس" كمتاب-

"جمیں اپنے وجود میں حالتِ جنگ ایجاد کرنے دو اور شجاعت و استقامت کو اپنے باطن میں ابھارنے دو۔ ہمیں اس کام کو زندگ کے خوشگوار اور آسودہ او قات میں حقیقت گوئی کے ذریعہ انجام دینا چاہئے۔ اپنی جھوٹی مہمان نوازی اور جھوٹی محبت کی روک تھام کو' اب اس کے بعد فریب خوردہ' فریب کار اور اپنے مخالف لوگوں کے ماتھ زندگی برکرنا چھوڑ دو۔

خلاف مقاومت واستقامت كاثبوت فراہم كرتى بين-

البتہ یہ بھی ممکن ہے کہ انبان خوف کا اظمار کئے بغیر بعض کامیاییاں حاصل کرلے اور اس کی مسامی نتیجہ خیز ثابت ہوں۔ یہ کامیابی فعالیت کے اس پیانے سے وابستہ ہے جو وہ خوف کے اظمار سے پر ہیز کے لئے کام میں لا تا ہے۔
لیکن ان شرائط کے تحت اس بات کا امکان ہو تا ہے کہ وہ اپنی مسلسل جدوجہد کو کسی محال کام کی انجام وہی کے لئے کام میں لائے اور جب ہدف تک رسائی حاصل نہ کرسکے تو خود کو نالا کت اور بے کار سمجھنے گئے اور اس طرح اس کا اپنی حاصل نہ کرسکے تو خود کو نالا کت اور اپنی بہت می قوت و استعداد گنوا بیٹھے جو ممکن ذات پر سے اعتماد اٹھ جائے اور اپنی بہت می قوت و استعداد گنوا بیٹھے جو ممکن حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام فرماتے ہیں۔

"---وللحزم مقداراً فان زاد عليه فهو جبن و للشجاعة مقداراً فان زادعليه فهو تهور"

''احتیاط اور دوُر اندیثی کی بھی ایک حد ہوتی ہے جب وہ حد سے بڑھ جائے تو خوف بن جاتی ہے اور دلیری و شجاعت بھی ایک حد رکھتی ہے آگر اس سے زیادہ ہوجائے تو گتاخی ہوجاتی۔''

( بحار الانوار - جا-ص ١١٨)

خوف و ہراس اور دور اندیش میں بنیادی فرق پایا جاتا ہے۔ امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام ان دونوں کے بارے میں فرماتے ہیں کہ ۔ "اذاکان القدر لا ير دفالا حتر الس باطل" "جب حوادث و تقدیر ناقائلِ تغیر ہوں تو احتیاط بے فائدہ ہوجاتا

ذاتی استعداد سے شجاعت کو ایسی ہی نبست ہے جیسی نبست ارادہ کو قابلیت سے ہے۔ چنانچہ انسان کتنی ہی قابلیت کا مالک کیوں نہ ہوجب تک اپنے قوی ارادہ سے مدونہ لے گااس کے لئے کامیابی کا حصول ناممکن ہے۔ اسی طرح تیز ہوش اور قوی ادراک کے حامل مخص کی استعداد اگر شجاعت کے ساتھ نہ ہو تو وہ کی عالی و ارجمند ہدف تک رسائی حاصل نہ کرسکے گا۔ بمادر آدی کی صورت سختیوں اور دشواریوں کے سامنے کمزور نہیں پڑتا اور زندگی میں آپڑنے والے ناگزیر مصائب کا مردانہ وار مقابلہ کرتا ہے۔

وہ مخص بے چارہ کہلانے کے لائق ہے جس کی امیدیں دراز ہوں لیکن اس میں شجاعت نہ ہونے کے برابر ہو۔

مفکرین متفق ہیں کہ اپنے آپ کو امیدوں اور آرزؤں کے حصار میں مقید ہونے سے محفوظ رکھتے ہوئے انسان کو عملی ہونا چاہئے۔ بصورت ویگر ضعف اور سستی اس کے سامنے بیشہ ممکنات کو ناممکن بنا کے پیش کرتے ہیں۔

یہ بات بھی گرہ میں باندھ کر رکھنی چاہئے کہ کارزارِ حیات میں بعض مواقع پر بردھ کر میدان میں کودنا پڑتا ہے اور اس کے بر عکس بسااو قات فرار کو قرار پر ترجیح دینا ضروری ہوجاتا ہے۔ ایسے افراد جن کا ارادہ ہے کہ اپنے معاملات کے سلسلہ میں کسی صورت سستی کا مظاہرہ نہ کریں گے اور خطرات سے منہ نہ موڑیں گے ممکن ہے اپنے عزم میں بامراد رہیں لیکن یہ ممکن نہیں کہ اپنی زندگی محفوظ رکھ سکیں۔

نامور شخصیات سب سے پہلے خوف پر غالب آجانے کا ثبوت دیتی ہیں اور زندگی کی حفاظت کے سلسلہ میں اس کی اہمیت گھٹائے بغیر خوف و ہراس کے

دریافت کی جاسکتی ہے خوف آشفتگی و اضمحلال کا سبب شار ہوتا ہے اور ایک ذکت و آفت کا روپ دھار لیتا ہے۔ بنا برایں ہمیں چاہئے کہ شرواقع ہونے کے اختال کی پیش بنی کے موقع پر خوف و ہراس کو اپنی شرواقع ہونے کے اختال کی پیش بنی کے موقع پر خوف و ہراس کو اپنی عقل کو کام میں لائیں۔ ایسے شرجو حقیقتاً قابلِ اجتناب ہیں ان کا شجاعت کے ساتھ مقابلہ کرنا چاہئے۔ "(در تربیت – ص ۱۸۳ اور ۲۰۱۱) مشکلت کو عل نہیں کیا جاسکتا۔ آسودہ اور مطمئن قلب اور پُر قدرت و شجاعت مشکلات کو عل نہیں کیا جاسکتا۔ آسودہ اور مطمئن قلب اور پُر قدرت و شجاعت روح ہی دشواریوں کی گرہ کھول سکتی ہے ایسا محض جس کے افکار مسلسل موحث کے طوفان کی ذر پر ہوں اور جس پر خوف مُسلّط ہو اس کی نظر میں دنیا تاریک اور محمکین ہوجاتی ہے۔

جولوگ شجاعت سے عاری ہیں وہ نہیں جانے کہ زندگی کے میب طوفان
سے انہیں کمال پناہ ملے گی۔ ایسے لوگ خوف کے جانکاہ رنج سے نجات کے
لئے بیشہ خود کشی کے خطرہ سے دوچار رہتے ہیں۔
معرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔
"للشاخل قد خر الرجال"
"مردانِ لا ئق و شائستہ دشواریاں جھیلنے کے واسطے ذخیرہ کئے جاتے
ہیں۔" (غررا کھم۔ ص ۵۸۱)

ہے۔" (غرر الحکم - ص ۳۱۵)
"ادااقتر ن العزم بالحزم كملت السعادة"
"جب عزم و ارادہ احتياط اور دور انديثي كے ساتھ كياجائے تو كاميابي
اور سعادت كاذرىچہ ثابت ہوتا ہے۔" (غرر الحکم - ص ۳۱۵)
"برٹرينڈ رسل" كہتا ہے۔

"پوری زندگی خطرات سے پُر ہوتی ہے لیکن عاقل آدی تاقابل گریز خطرات کے مقابل تجابل سے کام لیتا ہے اور جن خطرات سے بچا جاسکتا ہے ان کا جذبات و بیجان کی رومیں بھے بغیر نمایت احتیاط سے سامناکر تاہے۔

آپ موت سے گریز نہیں کر سکتے لیکن بغیروصیت کئے مرجانے سے اجتناب کر سکتے ہیں۔ بنابرایں اپنی وصیت بیشہ لکھ کر رکھئے۔ اس بات کو نہ بھو گئے کہ آپکا وجود فانی ہے۔ بدبختیوں کا عاقلانہ انداز میں تدارک اور ان سے احتیاط برتا خوف نہیں بلکہ حکمت کا حقتہ ہے۔ جب کہ خوف اپنی ہر صورت میں اسیری اور قید ہے۔ اگر آپ خوف سے نجات حاصل کرنے پر قادر نہیں تو کو شش کیجئے کہ آپ کی یہ خصلت آپ کے بچوں میں نئرایت نہ کرجائے۔

این بچوں میں بلند نگائی پیدا کیجئے آگہ وہ اس کے ذریعہ زندگی میں پیش آنے والی مشکلات کی روک تھام کر سکیں۔ صرف اس طرح آپ انہیں آواد مرد بنا کتے ہیں۔"

"ان تمام حالات میں جن میں صرف تفرو تعقل کے ذریعہ صحیح راہ

· jabir abbas@yahoo.com



Sayyed Mojtaba Musavi Lari Foundation of Islamic C.P.W 21 Entezam St., Qom, I.R. Iran